
527

*  Profesor titular de Derecho administrativo, Facultad de Derecho, Pontificia Universidad 
Católica de Chile. Av. Libertador Bernardo O’Higgins 340, 4° piso. Dirección electrónica: 
alvergar@uc.cl,  https://orcid.org/0000-0001-8312-3919

Revista de Estudios Histórico-Jurídicos
[Materiales]

XLVII (Valparaíso, Chile, 2025)
[pp. 527-566]

Andrés Bello editor de Benjamin Constant: 
Fragmentos del Comentario sobre la obra de 

Filangieri y de Los Principios de Política

[Andrés Bello, editor of Benjamin Constant: Excerpts from the Commentary on 
Filangieri’s Work and from the Principles of Politics]

Alejandro Vergara Blanco* 
Pontificia Universidad Católica de Chile

Recibido: 30 de abril de 2025 | Aceptado: 30 de octubre de 2025 | Publicado: 31 de 
dieiciembre de 2025

doi.org/10.4151/ISSN.07176260-Num.47-Fulltext.1363

Resumen

El objetivo de este documento es reali-
zar una comparación de dos textos editados 
por Andrés Bello en 1827 y en 1830, para 
dar así verosimilitud a la afirmación, que 
ya circula entre nosotros, según la cual en 
esos textos se contienen, de manera literal, 
relevantes fragmentos de obras de Benjamin 
Constant. La metodología consiste en tomar 
los textos de Bello y enfrentarlos con los 
textos de Constant que él tuvo a la vista. El 
resultado es que se pudo comprobar que en 
1827, Bello editó tres fragmentos del primer 
capítulo del Comentario sobre la obra de Fi-
langieri de Constant, de 1822, tomados de 
una traducción castellana de la época; y que, 
además, en 1830, Bello editó la casi integri-
dad del primer capítulo de los Principios de 
política de Constant, de 1815, al incluirlo 
como parte de un material de clases de su 

Abstract

The objective of this document is to 
compare two texts edited by Andrés Bello in 
1827 and 1830, in order to lend credibility 
to the assertion, already circulating among 
us, that these texts contain, verbatim, rel-
evant fragments of the works of Benjamin 
Constant. The methodology consists of 
taking Bello’s texts and comparing them 
with the texts by Constant that he had 
in view. The result is that it was possible 
to verify that, on the one hand, in 1827, 
Bello edited three fragments of the first 
chapter of Constant’s Commentary on the 
Work of Filangieri, from 1822, taken from 
a contemporary Spanish translation; and 
that, furthermore, in 1830, Bello edited 
almost the entire first chapter of Constant’s 
Principles of Politics, from 1815, including 
it as part of the class material for his Course 

https://orcid.org/0000-0001-8312-3919
https://orcid.org/0000-0001-8312-3919


Alejandro Vergara Blanco528  REHJ. XLVII (2025)

Introducción

Andrés Bello (1781-1865), mientras permanecía en Londres, en 1827, editó 
fragmentos del primer capítulo del Comentario sobre la obra de Filangieri de 1822, 
de Benjamin Constant (1767-1830); Bello lo transcribe de una traducción caste-
llana de 1825. Luego, cuando ya estaba en Santiago, en 1830, Bello editó la casi 
integridad del primer capítulo de los Principios de política de Constant, de 1815, 
al incluirlo como parte del material de clases del curso que inició ese año, fruto 
de su ingenio, y que llamó ‘de Legislación Universal’. Hasta ahora sólo la primera 
edición de 1827 había sido identificada; no así la segunda de 1830.

En lo que sigue, realizo una comparación de ambos textos de Constant editados 
por Bello, con las traducciones castellanas que siguió; luego, describo el trabajo 
de edición que Bello realiza en 1827 y 1830 de esos dos textos de Constant. En el 
caso del texto de 1830, cabe darle verosimilitud a un manuscrito de 1833, recien-
temente editado, que presumiblemente sería copia exacta de uno anterior de Bello.

Al final, en anexos, reedito ambos textos, con notas y complementos. A este 
sencillo aparato crítico agrego breves consideraciones para cada caso y una refe-
rencia a las fuentes y bibliografía atinente.

I. Explicación general y método

1. El origen del interés en el tema: Bello lector y editor de Constant
El origen de mi interés por este análisis fue la lectura del manuscrito de Briseño 

de 1833, editado por Felipe Vicencio Eyzaguirre en 20211, quien seguía una senda 
que había abierto en 1981 Alamiro de Ávila Martel2. Al leer el capítulo 6° del libro 
II de ese manuscrito así editado, a primera vista, me pareció que era, como resultó 
ser, la transcripción del primer capítulo de los Principios de política de 1815, de 

1  Véase Bello, Andrés, Teoría de la legislación universal según Jeremías Bentham, edición a 
cargo de Vicencio Eyzaguirre, Felipe (Valparaíso: Pontificia Universidad Católica de Valpa-
raíso, Facultad de Derecho, 2021). 

2  Ávila Martel, Alamiro, “Londres en la formación jurídica de Andrés Bello”, en: AA.VV. 
Bello y Londres. Segundo Congreso del Bicentenario, 2 (Caracas: La Casa de Bello, 1981) 211-242; 
republicado en Revista De Estudios Histórico-Jurídicos, N° 7, 1982, pp. 317-350;

Curso de Legislación Universal que inició ese 
año. Bello sólo actúa como editor y no se 
atribuye la autoría de esos textos.

Palabras Clave

Andrés Bello – Benjamin Constant – 
historia de las ideas jurídicas – Comentario 
sobre la obra de Filangieri – Principios de 
política.

on Universal Legislation, which he began 
that year. Bello only acts as editor and does 
not claim authorship of these texts.

Key Words

Andrés Bello – Benjamin Constant – 
history of legal ideas Commentary on the 
Work of Filangieri – Principles of Politics.



529Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

Constant, ambos con el mismo título (De la soberanía del pueblo) y con el mismo 
contenido sustancial (salvo algunas leves omisiones, que luego comprobé3).

Al apercibirme que se había transcrito, presumiblemente por Bello, de ma-
nera literal casi completo el primer capítulo de ese libro trascendental del célebre 
autor y político liberal suizo-francés y de que Bello pudo haber enseñado a varias 
generaciones de alumnos de derecho de la época esas ideas liberales respecto de 
la soberanía del pueblo (que en buena parte se contradecían con las ideas que 
dominaban entonces y que no calzaban exactamente con las de Bello), decidí 
escarbar todos los antecedentes disponibles, para arribar a una respuesta en base 
a evidencia más segura y dilucidar así el asunto. Me pareció, desde el inicio, que 
para la historia de las ideas podía ser significativo no sólo imaginar sino comprobar 
históricamente que Bello había realizado la enseñanza del derecho con algunas 
ideas de uno de los campeones del liberalismo francés decimonónico, como lo 
fue Constant.

En ese instante me propuse dar a conocer los primeros resultados de una 
sencilla comparación (de que el primer capítulo del libro de Constant de 1815 
era idéntico, salvo en leves partes, a un capítulo de ese manuscrito de Briseño, 
el cual, a su vez, había sido copiado del manuscrito perdido de Bello) en el XVI 
Congreso de la Sociedad Chilena de Historia del Derecho y Derecho Romano 
en 2024, pero quedaba por hacer el trabajo de comparación textual y reedición, 
necesarios para atribuirle ese texto a Bello con certeza historiográfica, que es lo 
que realizo ahora.

Acrecentó mi interés otro antecedente: sabía que esta no era la primera 
oportunidad en que Bello se había interesado en la obra de Constant, pues con 
anterioridad, en 1827, había editado unos fragmentos de otra obra de Constant; 
nada menos que de su Comentario sobre la obra de Filangieri, de 1822, que consiste 
en una exposición de sus ideas políticas sobre el gobierno representativo (las que 
ya había desarrollado Constant en diversas publicaciones anteriores, en especial 
en sus Principios de política de 1815, citados); sobre su idea de la naturaleza de 
las leyes y de las fuentes del derecho; sobre su ideario económico (abundan las 
referencias a la propiedad y a la libre industria, y en especial las citas a Adam 
Smith y a Jean-Baptiste Say); y, sobre varias otras temáticas, que no es del caso 
desarrollar aquí.

Ambos textos de Constant son de una gran trascendencia, tanto en la época 
en que Bello los editó, como en la actualidad. En efecto, han sido objeto de 
numerosas ediciones recientes, tanto en el caso del Comentario sobre la obra de 
Filangieri4 como de los Principios de política5.

Por lo tanto, el origen del interés en el tema estuvo unido a esa constatación 
de ver conectado a Bello con Constant, que indudablemente es uno de los más 

3  Véase la comparación y notas en Anexo 2 A) y 2 B).
4  Véase ediciones de 2004, 2012 y 2024, las que cito infra en Fuentes, a).
5  Véase ediciones de 2011 y 2025 en francés; y de 1989, 1995, 2019 y 2023 en castellano, 

las que cito infra en Fuentes, b).



Alejandro Vergara Blanco530  REHJ. XLVII (2025)

grandes pioneros del liberalismo, cuya actualidad es impresionante6, tanto como 
el caso de Bello entre nosotros7. Acaso, con ello contribuyo con fuentes históricas 
fidedignas útiles para la historia de las ideas políticas y jurídicas.

2. Método de trabajo: Comparación de textos y reedición
Reedito ambas ediciones, en ese orden, atendiendo a las fechas en que Bello 

las realiza, con lo que altero el orden cronológico de aparición de los textos de 
Constant. Para la reedición del primer texto de 1827 accedí a un ejemplar del 
libro editado en 1827, del cual fue posible transcribir directa y literalmente el texto 
respectivo, como lo hago, pues tenemos una fuente representativa8. Respecto del 
segundo texto, no disponemos hoy de ningún resto del original de 1830, consis-
tente presumiblemente en un manuscrito de Bello hoy perdido; pero sí tenemos 
otro manuscrito de 1833, del cual realizo la transcripción9.

El objetivo fue entonces realizar la reedición tanto del texto conocido de 
1827 como la palingenesia del manuscrito perdido de 1830 y así intentar fijar 
de manera verosímil o creíble el contenido preciso de los textos editados por 
Bello en 1827 y 1830 (en el caso de este último, como muestro, se trata de la 
‘renovación’ del manuscrito perdido de Bello a través de otro manuscrito de una 
época inmediatamente posterior, a lo que debemos darle verosimilitud a través 
de diversos otros antecedentes).

No es entonces nuestro actual objetivo el análisis acabado del contenido de 
tales textos ni de la significación de estas ediciones ni de su posible influencia en 
el pensamiento de Bello, atendiendo por ejemplo a la época de la vida de Bello 
en que las realiza y a posteriores escritos suyos; ello no obstante su muy probable 
significación tanto para conocer esas posibles influencias en su pensamiento po-
lítico y jurídico como igualmente para verificar su posible reflejo en disposiciones 
constitucionales y legales, a cuya redacción Bello contribuyó en la época inme-
diatamente posterior. Esto último ha de ser un esfuerzo futuro, una vez asentada 
la certeza de que estos textos constituyen verdaderas fuentes históricas respecto 
de Bello, lo que es el propósito de esta publicación.

6  Como lo constata con abundantes antecedentes, en la más actualizada biografía del suizo, 
de Burnand, Léonard, Benjamin Constant (Paris: Perrin, 2022) 10.

7  Ya es un lugar común recalcar la actualidad de Bello en Chile y la constante edición de 
nuevas obras e investigaciones sobre su vida y obra. En especial lo constata el más relevante 
biógrafo suyo, en una reciente publicación: Jaksić Andrade, Iván, Andrés Bello. Orden y liber-
tad en la Hispanoamérica independiente (Santiago: Fondo de Cultura Económica / Centro de 
Estudios Públicos, 2023) 13-19.

8  Digo fuente representativa en el sentido de Betti, Emilio, Teoria generale della interpreta-
zione, I (Milano: Giuffrè, 1955 [reed. 1990]) 393, quien aclara que el material de la cognición 
histórica (“fuentes” en sentido lato) suele ser distinto: a veces son vestigios, residuos; y otra, 
fuentes representativas (“fuentes” en sentido estricto) transmitidas por la tradición, a partir de las 
cuales, en su caso, cabe comenzar a realizar el trabajo de interpretación histórica y de erudición.

9  Sobre dicho manuscrito y su descubrimiento no abundo en este trabajo; en la comparación 
de textos me baso en la revisión directa de la copia que se conserva, como digo en Anexo 2.



531Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

II. Bello edita en 1827 tres fragmentos sobre gobierno representativo 
del Comentario sobre la obra de Filangieri de 1822, de Constant

En 1827, al final de su estadía en Londres, Andrés Bello edita tres fragmentos 
referidos al gobierno representativo del primer capítulo del Comentario sobre la 
obra de Filangieri de 1822, de Constant, intercalando algunas anotaciones suyas; 
los transcribe de una traducción castellana de 1825. Veamos su historia editorial.

1. Publicación y traducción del comentario de Constant
En 1822 aparece en París el primer volumen del Commentaire sur l’ouvrage 

de Filangieri, en que Constant somete a una aguda crítica el libro de Gaetano 
Filangieri (1752 o 1753-1788), reconocido jurista italiano del s.XVIII, La Ciencia 
de la legislación, publicado en 1780, obra que se refiere a múltiples temas políticos, 
jurídicos y económicos de la época, en especial en cuanto al rol de los gobernan-
tes y gobernados, a la naturaleza de la legislación, al objeto a perseguir por las 
sociedades de la época, a la naturaleza y protección de la propiedad y la libertad 
de industria, entre otros. El segundo volumen aparecería en 1824.

La obra completa de Constant es una pieza muy singular y rara en su especie: 
se trata de una serie de breves frases extractadas de diversos capítulos de la obra 
de Filangieri, cuyo contenido es refutado por extensos textos de Constant, el cual 
reconoce que este formato le sirve más bien como excusa para desarrollar su propio 
pensamiento; a tal punto que si los lectores leyésemos únicamente el Comentario 
no nos formaríamos sino una muy parcial visión de la obra de Filangieri, pues 
sólo a partir de esas breves frases del italiano, Constant desarrolla sus propias 
ideas, de lo que resulta una valiosa obra sobre el ideario político-económico de 
Constant, como señalo al inicio.

Casi inmediatamente, en 1825, apareció en París una traducción castellana de 
ese libro, intitulado: Comentario sobre la ciencia de la legislación de Filangieri, por 
M. B. Constant, libro que llegó a las manos de Bello y de cuyo capítulo primero10 
extrae algunos fragmentos, a los que me refiero enseguida.

2. La edición por Bello de fragmentos del Comentario en 1827
Es desde este volumen así traducido que Bello edita tres fragmentos11 del 

primer capítulo; lo hace en el Repertorio Americano, publicación de la época, que 
se comenzó a editar en Londres en 1826, a iniciativa del propio Bello en conjunto 
con otros entusiastas americanistas, en la que además de publicar ensayos de diversa 
naturaleza, se incluía, al final un “Boletín bibliográfico”, con el siguiente subtítulo: 
“Noticia de libros recientemente publicados que pueden interesar en América: Extrac-
tada de la revista Enciclopédica y de otras obras periódicas, con adiciones originales”.

Es en esa sección del tercer tomo del Repertorio que Bello publica la reseña y 
los tres fragmentos del Comentario de Constant. Sólo se interesó, como digo, en 
algunos trozos o párrafos del capítulo primero del Comentario titulado “Plan de 

10  Reedito en Anexo 1 B) el texto completo de ese primer capítulo.
11  Reedito en Anexo 1 A) los tres fragmentos que extrae Bello.



Alejandro Vergara Blanco532  REHJ. XLVII (2025)

este comentario”, contenido en las primeras páginas del libro, pero es obvio que 
para dicha selección hubo de leer el capítulo completo (y quizás también el libro 
completo; o al menos revisar algunas de sus demás páginas).

Bello, al final de sus anotaciones, se muestra disconforme con la traducción, 
señalando que “no es de las peores que estamos condenados a sufrir, pero le falta 
bastante para ser buena”; lo cual pareciera que es discutible pues, bien revisada 
esa traducción castellana y comparada con el texto original de Constant, no se 
ve en parte alguna deformaciones u omisiones; es una traducción que podría 
considerarse correcta.

Andrés Bello debió haber apreciado tanto el Comentario de Constant como la 
obra comentada de Filangieri, o al menos le llamaron la atención, pues ambas las 
tenía en su biblioteca, las que seguramente obtuvo en Londres, las trajo a Chile 
al llegar en 1829 y conservó hasta el fin de sus días12.

Este texto no se reprodujo en las Obras Completas de Bello de Santiago (pri-
mera edición, de 1881 a 1893), pero sí se reprodujo con una nota que indica su 
origen en el vol. 18 de las Obras Completas de Caracas, de 198213; de donde se 
transcribe en 2022 en el vol.16 de las más recientes Obras Completas de Bello, 
editadas por Iván Jaksić14. Coincidentemente, ese mismo año, aparece recogida 
en una recopilación de escritos jurídicos de Bello de la que soy autor15.

Ofrezco la reedición de la edición de Bello de 1827 en Anexo 1 A). Asimismo, 
ofrezco la reedición de la traducción castellana de 1825 del capítulo completo del 

12  La ficha del Comentario de Constant que aporta Velleman, Barry, Andrés Bello y sus 
libros (Caracas: La Casa de Bello, 1995) 150 N° 274 es la siguiente: “Constant de Rebecque, 
Benjamin. Comentario sobre la ciencia de la legislación de Filangieri. Traducido al castellano 
por D.[I.] C. Pagès. Paris: Librería de Rosa y Ca; Moreau, 1825. 2 vs.”. La obra de Filangieri es 
voluminosa, de diez volúmenes; la ficha que aporta Velleman, cit. (en esta nota) 173, N° 480, 
es la siguiente: “Filangieri, Cayetano (o Gaetano). Ciencia de la legislación, escrita en italiano, 
traducida al castellano. Madrid: Ibarra, 1813. 10 v.”. Existe igualmente la posibilidad de que 
dichas obras las hubiese recibido de regalo de algún librero, para los efectos de obtener una reseña 
bibliográfica por parte de Bello (debo esta última consideración a Iván Jaksić).

13  En efecto, el texto se inserta en el vol. 18 de esas Obras Completas, relativa a Temas 
jurídicos y sociales, en la sección de ‘comentarios bibliográficos’, identificándolo del siguiente 
modo (p.735): “COMENTARIO SOBRE LA CIENCIA DE LA LEGISLACION DE FILAN-
GIERI”, por M. B. Constant. Traducido al castellano por D. I. C. Pages, intérprete real. 12vo. 
de 360 y 328 pp. París, 1825”. Y se agrega la siguiente nota al pie: “Esta nota fue publicada en 
El Repertorio Americano, III, Londres, abril de 1827, pp. 310-312. No se reprodujo en O. C. 
Santiago. (COMISION EDITORA. CARACAS)”. 

14  Véase en Fuentes, a): Bello, Andrés, Obras completas, 16; edición a cargo de Jaksić, Iván 
(Santiago: Ediciones Biblioteca Nacional de Chile, 2022) 520-521.

15  En: Bello, Andrés. Escritos sobre fuentes del derecho: Constitución, ley, costumbre y ju-
risprudencia, compilación, edición y estudio preliminar a cargo de Alejandro Vergara Blanco 
(Santiago: Editorial Jurídica de Chile, 2022) 177-178, de la que debo hacer una palinodia. En 
efecto, cabe rectificar una afirmación deslizada a propósito de la reedición de esos fragmentos, 
pues en dicho lugar, en una nota, indiqué que habían sido ‘traducidos’ por Bello, lo que como 
muestro ahora es un error, pues él sólo fue su editor. Ese error lo cometí no obstante que en 
nota copio la anotación de las Obras Completas de Caracas, la que señala correctamente que se 
trata de un texto ya traducido. En este trabajo (y en la segunda edición de esa recopilación, hoy 
en prensas) doy cuenta de la realidad de las cosas.



533Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

libro de Constant de 1822, que es la que Bello tuvo a la vista, en Anexo 1 B), en 
donde es posible comparar ambos textos: el de Bello y el de Constant, los cuales 
resultan idénticos.

III. Bello edita en 1830 el primer capítulo (De la soberanía del pueblo) de 
Principios de política de 1815, de Constant

Hoy sabemos con certeza (a partir de la reciente aparición del manuscrito 
de Briseño de 1833)16 que Bello, una vez llegado a Chile en 1830, editó la casi 
integridad del primer capítulo de los Principios de política de Constant, de 1815, 
referido a la soberanía del pueblo, en que el suizo-francés toma distancia de la 
teoría de Rousseau en la materia. Bello incluyó este texto de Constant como parte 
del material de clases para su curso de Legislación Universal que inventó y comenzó 
a dictar ese año; lo transcribe de una traducción castellana de 1820. Veamos su 
singular historia editorial.

1. Sobre los Principios de política de Constant de 1815
Los Principios de política fueron publicados por vez primera por Constant 

en Francia, en 181517, en un momento de mucha convulsión política y de cir-
cunstancias personales complejas para él (sobre lo que no abundo en este sitio), 
inmediatamente después de su colaboración con Napoleón Bonaparte, para quien 
redactó la Constitución denominada: Acte additionnel aux Constitutions de l’Empire 
[Acta adicional a las constituciones del Imperio], de abril de 1815, llamada la 
Benjamine (por haber sido redactada por el mismo Benjamin Constant).

Esta Constitución tuvo por objetivo transformar al gobierno en una monarquía 
constitucional y en cierta medida reconocer la soberanía del pueblo (lo que cabe 
destacar desde ya, pues es lo que llamará la atención de Andrés Bello de esa obra 
de Constant). Tales Principios de política, publicados en junio de 1815, fueron 
notoriamente una explicación política de esa Constitución, que era la vigente 
entonces (lo que recalco pues en el inicio mismo de su primer capítulo hay una 
referencia a la Constitución, la que Bello mantiene). Pero, a fines de 1815 Na-
poleón es derrotado y se inicia la segunda Restauración en Francia. Los Principios 
de política quedarían, no obstante, para la posteridad.

2. Reedición y traducción de los Principios
En otro momento histórico, en medio de la Restauración, Constant decide 

realizar una recopilación de buena parte de sus obras políticas anteriores, para lo 
cual publica en cuatro volúmenes la que llama Collection complète des ouvrages 

16  Dado que el objetivo de este trabajo es únicamente la reedición y comparación del texto 
editado por Bello en 1830 con aquél anterior que tuvo a la vista, no abundo ahora, en general, 
sobre dicho manuscrito, ni sobre el Curso que contiene. Lo hago en otro trabajo, actualmente 
en preparación.

17  El título completo del libro es: Principes de politique, applicables à tous les gouvernements 
représentatifs et particulièrement à la constitution actuelle de la France (Paris: A. Eymery Imprimerie 
de Hocquet, Chapitre premier, 1815) cap.1°: De la Souveraineté du Peuple, 13-32.



Alejandro Vergara Blanco534  REHJ. XLVII (2025)

publiés sur le Gouvernement représentatif et la Constitution actuelle de la France, 
formant une espèce de Cours de politique constitutionnelle. En el primer volumen, 
de 1818, reedita, sus Principios de política de 1815, con algunos agregados18.

Casi inmediatamente, en 1820, el abogado, historiador y político español, 
Marcial Antonio López Quilez (1788-1857), tradujo buena parte de las obras 
que Constant había recopilado en la Collection complète, pero siguiendo el título 
alternativo que el propio Constant había indicado, lo titula: Curso de política 
constitucional, que es como se seguirá conociendo hasta ahora. Al inicio del primer 
volumen de su traducción, López incorporó los Principios de política, y su primer 
capítulo: ‘De la soberanía del pueblo’, el que edita la versión de 1815 y no la de 
1818 (como señalo en Anexo 2).

3. La edición de Bello del primer capítulo de los Principios de política de Cons-
tant, en 1830

Del primer volumen de esa traducción de 1820 Bello editó en 1830 el primer 
capítulo de los Principios, transcribiéndolo de manera literal, salvo algunos párrafos 
entre medio y al final, de los cuales prescinde19.

¿De dónde obtuvo Bello un ejemplar de esta traducción castellana de 1820? 
No hay constancia de que este libro estuviese en la biblioteca de Bello. Bien pudo 
consultarlo (y hacer la transcripción), desde alguna biblioteca en Londres; o bien 
pudo haber consultado el libro una vez llegado a Chile, desde la biblioteca de 
Mariano Egaña20. El hecho concreto es que, ya sea en Londres o en Chile, Bello 
accedió a la traducción castellana de López de los Principios de política, y hubo del 
leerlos con alguna atención, de manera de elegir precisamente el capítulo primero 
sobre la soberanía del pueblo.

Hubo en la época otra traducción castellana del Curso de política constitucional, 
en 1825, la que no vamos a considerar aquí, pues no es la que Bello tuvo a la vista21.

18  Agregados que muestro en el Anexo 2 B), en notas.
19  Esto hemos podido dilucidarlo luego del trabajo de comparación textual que hacemos 

en el Anexo 2 A).
20  En la biblioteca de Mariano Egaña estaban los tres volúmenes del Curso de política consti-

tucional de Constant, tanto en francés como en la traducción de López, como lo muestra Salinas 
Araneda, Carlos, “La biblioteca de Mariano Egaña”, Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, 7 
(1982) 507, registro N° 2213; biblioteca esta que Bello conocía perfectamente, pues él ayudó a 
Egaña en las adquisiciones bibliográficas cuando ambos permanecían en Londres (véase: Ávila 
Martel, Alamiro de, Andrés Bello y los libros [Santiago: Fondo Andrés Bello, 1981] 47 y Jaksić 
Andrade, Iván, “De colección privada a colección nacional: los libros de Andrés Bello”, en: 
Rafael Sagredo Baeza (editor), Biblioteca Nacional. Patrimonio republicano de Chile (Santiago: 
Biblioteca Nacional de Chile, 2014) 76.

21  En efecto, en 1825 el mismo Pages que tradujo de Constant su Comentario a la obra de 
Filangieri (véase infra I), tradujo también el Curso; se trata de la siguiente edición: Constant, 
Benjamin, Curso de política constitucional. Nuevamente traducido al castellano por D. J. C. 
Pages. Paris; Megico [sic]: en la librería de Parmentier: en la de Bossange, Antoran y comp., 
1825 (imprenta de A. Coniam). 4 vol: T.I. (XIV, 325, 2 p.), t. II (336 p.), T. III (330 p.) y T. 
IV (309 p.). Esta traducción no es la que tuvo a la vista Bello, lo que es perceptible a través de 
una revisión básica de su texto; en efecto, Pages tradujo textualmente la edición de Constant de 
1818, mientras que López, realizó diversos ajustes dirigidos a volver a la versión de los Principios 



535Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

En efecto, después de un trabajo de comparación de textos resulta evidente 
que Bello transcribió literalmente casi por completo el primer capítulo de los 
Principios de política de Constant, denominado: De la soberanía del pueblo, y lo 
incorporó en una especie de apuntes de clases, para su primer curso de derecho 
que ofreció en Santiago en 1830. Una identidad casi total entre ambos textos no 
podía ser fruto de la casualidad sino de la voluntad de Bello de hacer uso de ese 
texto preciso de Constant.

Pero Bello no se atribuyó la autoría de este texto de Constant, en especial, pues 
en un Prospecto de 1830 (que cito infra) hace expresa reserva de que se sigue “a 
célebres publicistas de nuestros días”, entre ellos a Constant. Además, el Curso 
en que se contiene este texto quedó como un manuscrito, hoy perdido, el que 
Bello nunca editó a su nombre. Se trató de uno más de una selección de textos 
que seguramente él dictó a sus alumnos.

Ofrezco la reedición de la ‘edición’ de Bello de 1830 en Anexo 2 A). Asimismo, 
ofrezco la reedición de la traducción castellana de 1820 del capítulo completo 
del libro de Constant de 1815, que es la que Bello tuvo a la vista, en Anexo 2 
B), en donde es posible comparar ambos textos: el de Bello y el de Constant, los 
cuales resultan idénticos (salvo las omisiones de algunos párrafos y detalles que 
indico en notas).

Conclusiones

1) Resultado de la comparación de textos: Bello edita literalmente textos de Cons-
tant.– Del trabajo de comparación de ambos textos de Constant (los fragmentos 
del primer capítulo del Comentario sobre el libro de Filangieri de 1822 y el primer 
capítulo, referido a la soberanía del pueblo, de los Principios de política de 1815) 
con las ediciones que hizo Bello de ellos en 1827 y 1830, respectivamente, se sigue 
que coinciden pues son transcripciones literales (salvo las omisiones y agregados 
menores que señalo en cada caso).

2) La necesidad de una especie de palingenesia para el manuscrito perdido de 
Bello.– La condición de fuente representativa o fidedigna desde el punto de vista 
historiográfico es indiscutible en el caso de los fragmentos del primer capítulo 
del Comentario sobre el libro de Filangieri de 1822 de Constant, pues contamos 
con los impresos respectivos. No es el caso del primer capítulo de los Principios 
de política de 1815 de Constant, pues no contamos con el manuscrito de Bello de 
1830 en que lo hizo. De ahí que para darle la condición de fuente representativa 
o fidedigna es necesaria una especie de palingenesia que no realizo ahora; ello no 
obstante que contamos actualmente con un antecedente (el manuscrito de Briseño 
de 1833) que da verosimilitud al hecho de que fue Bello quien en 1830 editó el 
señalado texto de Constant.

3) El uso de los textos de Constant por Bello: difusión y enseñanza del derecho.– En 
cuanto al texto de 1827, es claro el objetivo de difusión: se trata de una reseña 

de política de 1815 (como muestro en Anexo 2 b), en donde muestro a través del análisis textual 
que fue esta traducción la que siguió Bello. Además, no hemos pesquisado la traducción de Pages 
en ninguna biblioteca del s. XIX en Chile, ni aparece citada en las obras chilenas de la época.



Alejandro Vergara Blanco536  REHJ. XLVII (2025)

bibliográfica. En cuanto al Curso de 1830, también es muy claro el objetivo en-
señanza: la edición (o dictado) del escrito de Constant está dirigido a los alumnos 
de derecho.

4) El contacto de Bello con las ideas de Constant.– No cabe dudas de que Bello 
no sólo conoció y transcribió, sino que también enseñó la materia de la soberanía 
del pueblo a sus alumnos de derecho en 1830, y luego sus discípulos hasta 1846, 
sobre la base de ese capítulo de Constant, en que este refuta con mucha fuerza la 
teoría sobre la soberanía sustentada por Rousseau. Hasta ahora la historiografía 
sólo había ofrecido unas afirmaciones genéricas de la posible presencia de textos 
de Constant en el Curso de Bello de 1830, pero no habían sido identificados 
con precisión; y la evidencia demuestra que lo que Bello transcribió literalmente 
a partir de una traducción castellana, es ese capítulo. Ello es significativo pues 
seguramente Bello le asignaba razonabilidad a lo expuesto por Constant; de otro 
modo no se los habría dictado ni dado a leer a sus alumnos, ni habría discutido 
con ellos su contenido.

5) Bello no se atribuye la autoría del texto de Constant.– El texto de 1830 es 
un extracto, apuntes o materiales para alumnos, cuyo contenido Bello no se lo 
adjudica para sí como autor. Es indicativo el hecho de que Bello no haya llevado 
a la imprenta estos manuscritos y sólo los haya utilizado para la enseñanza de los 
alumnos.

6) La novedad historiográfica.– La evidencia entonces demuestra que Bello 
transcribió literalmente un capítulo completo de un libro relevante de Constant, 
lo que actualmente no era conocido con esa precisión y de ahí que no ha sido 
sometida a análisis la posible influencia de esta transcripción en su pensamiento, 
tema que, como digo al inicio, no reviso en este trabajo, cuyo objetivo es fijar sin 
lugar a duda la existencia, origen y contenido preciso de estos textos y dilucidar 
que puede ser atribuida a Bello una labor de editor de Constant.

Fuentes

a) De los fragmentos del Comentario sobre la obra de Filangieri

Edición príncipe

Constant, Benjamin, Comentaire sur l’ouvrage de Filangieri (Paris: Dufart Libraire, 
1822) 1-7.

Reediciones

Constant, Benjamin, Commentaire sur l’ouvrage de Filangieri (Paris: Les belles lettres, 
2004) 21-25.

Œuvres complètes de Benjamin Constant, XXVI: Commentaire sur l’ouvrage de Filangieri, 
edición dirigida por Kloocke, Kurt – Trampus, Antonio (Berlin : De Gruyter, 
2012) 103-109.

Constant, Benjamin, Commentaire sur l’ouvrage de Filangieri (Paris, Institut Coppet, 
1822) 7-10.



537Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

Constant, Henry-Benjamin, Comentario sobre la ciencia de la legislación de Filangieri, 
traducido al castellano por D.J.C. Pages, intérprete real, I (París: Librería de F. 
Rosa y Compañía, 1825) 1-12. [Traducción castellana que Bello tuvo a la vista]. 
Ahora en: Prieto Sanchís, Luis (editor), con estudio introductorio de Ricardo 
Cueva Fernández (Madrid: Ateneo de Mahón, Agencia estatal Boletín Oficial del 
Estado, 2019) 5-11.

Edición de fragmentos por Bello

Bello, Andrés, Comentario sobre la ciencia de la legislación de Filangieri, por M. B. 
Constant, traducido al castellano por D. I. [J.] C. Pages, intérprete real. 2 tom. 
12mo. de 360 y 328 pp. París, 1825, en: El Repertorio Americano, III, Londres, 
(abril de 1827) 310-312.

Bello, Andrés, Obras completas, 3ª. ed., 18 (Caracas: La Casa de Bello, 1982) 735-737;
Bello, Andrés, Obras completas, 16; edición a cargo de Jaksić, Iván (Santiago: Ediciones 

Biblioteca Nacional de Chile, 2022) 520-521.
Bello, Andrés. Escritos sobre fuentes del derecho: Constitución, ley, costumbre y jurispru-

dencia, compilación, edición y estudio preliminar a cargo de Alejandro Vergara 
Blanco (Santiago: Editorial Jurídica de Chile, 2022) 177-178.

B) Del capítulo sobre la soberanía del pueblo de los Principes de politique

Edición príncipe

Constant, Benjamin, Principes de politique, applicables à tous les gouvernements repré-
sentatifs et particulièrement à la constitution actuelle de la France (Paris: A. Eymery 
Imprimerie de Hocquet, Chapitre premier, 1815) 13-32. Reedición en el Cours 
de politique constitutionnelle (ver entrada siguiente).

Constant, Benjamin, Collection complète des ouvrages publiés sur le Gouvernement 
représentatif et la Constitution actuelle de la France, formant une espèce de Cours 
de politique constitutionnelle, 1, parte 1 (Paris: Plancher, 1818) 171-196. Existe 
una reedición con modificaciones, hecha por el mismo Constant. Desde ésta se 
tradujo al castellano en 1820 por López. La Collection fue reeditada como Cours 
de politique constitutionnelle en 1836, por Pagès y, en 1861 y 1872 por Laboulaye; 
este último retomó la versión de 1815 de los Principes de politique. Dice Laboulaye 
en la advertencia de 1861 que la versión de 1815 de los Principios « es la exposición 
más completa de las ideas del autor » (p.v.). El Curso de política constitucional, 
traducido por Yturbe, y editado por Taurus en 1968, sigue la citada edición de 
Laboulaye de 1861, por lo que los Principios de política que contiene (pp.1-161), 
corresponde a la edición príncipe de 1815.

Reediciones de la edición príncipe (selección)

Constant, Benjamin, Œuvres, edición a cargo de Roulin, Alfred (Paris: Gallimard, 
1957) [Principes de politique, cap. I, 1069-1078 y 1595-1596, anotado].

Constant, Benjamin, Écrits politiques, edición a cargo de Gauchet, Marcel (Paris: 
Gallimard, 1997) [Principes: 303-588, con anexos y notas].



Alejandro Vergara Blanco538  REHJ. XLVII (2025)

Œuvres complètes de Benjamin Constant, IX: Principes de politique et autres écrits (juin 
1814-julliet 1815), edición a cargo de Devaux, Olivier y Kloocke, Kurt, 2 vols. 
(Berlin: De Gruyter, 2001).

Constant, Benjamin Principes de politique, edición e introducción a cargo de Mal-
branque, Benoît (Paris: Institut Coppet, 2025) 26-33.

Traducciones castellanas de la edición príncipe

Constant, Benjamin, Escritos Políticos, en Sánchez Mejía, María Luis, traductora y 
notas (Madrid: Centro de Estudios Constitucionales) 3-205.

Constant, Benjamin, De la soberanía del pueblo, traducido por Godoy Arcaya, 
Óscar, “Selección de textos políticos de Benjamin Constant”, Estudios Públicos, 
59 (1995) 13-20.

Constant, Benjamin, De la soberanía del pueblo. La libertad de los modernos, traducido 
por Rivero, Ángel (Madrid: Alianza editorial, 2019) 111-126.

Constant, Benjamin, Principios de política aplicables a todos los gobiernos representativos, 
traducido por Fernández Muñoz, Carlos (Barcelona: Página indómita, (2023).

Constant, Benjamin, Curso de política constitucional, traducido por López, Marcial 
Antonio. Madrid: Imprenta de la Compañía, 1820) Capítulo I, 1-24. Ahora en: 
Monereo Pérez, José Luis (editor), Madrid: Editorial Comares, 2006) 1-11 
[reedición parcial de la traducción de Marcial Antonio López, eliminando sus co-
mentarios; contiene diversos errores de transcripción; no contiene aparato crítico].

Versión manuscrita en el primer capítulo del Curso de Legislación Universal de Bello

Bello, Andrés, Teoría de la legislación universal, según Bentham (Santiago, 1830) se-
gún manuscrito de Ramón Briseño de 1833), 69 h.; el libro II, capítulo 6°: De la 
soberanía del pueblo: 47-59. He tenido a la vista directamente el manuscrito de 
Briseño. Puede verse como recurso electrónico en: Biblioteca digital de la Univer-
sidad de Chile. Santiago: Archivo Central Andrés Bell – Manuscritos: 92199, en: 
https://shorturl.at/smxD7 [Se señala que el “creador” es Ramón Briseño, lo que 
origina una ambigüedad: por una parte, es verdad que Briseño escribió de puño 
y letra ese manuscrito; pero quien es el autor de su contenido es Andrés Bello, lo 
que se omite en tal sitio web].

Reediciones del manuscrito

Bello, Andrés, Teoría de la legislación universal según Jeremías Bentham (Santiago, 
1830); editado por Vicencio Eyzaguirre, Felipe, Valparaíso: Pontificia Universi-
dad Católica de Valparaíso, Facultad de Derecho, 196-203. [Como se ve, intercala 
la expresión ‘Jeremías’ en el título, la que no está en el original].

Bello, Andrés (Santiago, 1830), Teoría de la legislación universal según Bentham; edición 
a cargo de Jaksić, Iván, Andrés Bello. Obras completas. 16: Temas jurídicos y sociales 
(Santiago: Ediciones Biblioteca Nacional de Chile, 2022) 106-111.



539Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

Bibliografía

Ávila Martel, Alamiro de. “Londres en la formación jurídica de Andrés Bello”, en: 
AA.VV. Bello y Londres. Segundo Congreso del Bicentenario, 2 (Caracas: La Casa 
de Bello, 1981) 211-242; republicado en Revista De Estudios Histórico-Jurídicos, 
7 (1982) 317-350.

Ávila Martel, Alamiro de, Andrés Bello y los libros (Santiago: Fondo Andrés Bello, 
1981).

Ávila Martel, Alamiro de, Mora y Bello en Chile (1829-1831) (Santiago de Chile: 
Ediciones de la Universidad de Chile, 1982).

Bello, Andrés (director) et al., Prospecto del Colegio de Santiago, 1830; reproducido 
en: Ávila Martel, Alamiro de, Mora y Bello en Chile (1829-1831) (Santiago de 
Chile: Ediciones de la Universidad de Chile, 1982) 88-94.

Bello, Andrés. Teoría de la legislación universal según Jeremías Bentham, edición a cargo 
de Vicencio Eyzaguirre, Felipe (Valparaíso: Pontificia Universidad Católica de 
Valparaíso, Facultad de Derecho, 2021).

Bello, Andrés, Escritos sobre fuentes del derecho: Constitución, ley, costumbre y jurispru-
dencia, compilación, edición y estudio preliminar de Vergara Blanco, Alejandro 
(Santiago: Editorial Jurídica de Chile, 2022).

Betti, Emilio, Teoria generale della interpretazione, I (Milano: Giuffrè, 1955 [reed. 
1990]).

Burnand, Léonard, Benjamin Constant. Paris, Perrin, 2022.
Jaksić Andrade, Iván, “De colección privada a colección nacional: los libros de Andrés 

Bello”, en: Rafael Sagredo Baeza (editor), Biblioteca Nacional. Patrimonio republi-
cano de Chile (Santiago: Biblioteca Nacional de Chile, 2014) 68-80.

Jaksić Andrade, Iván, Andrés Bello. Orden y libertad en la Hispanoamérica independiente 
(Santiago: Fondo de Cultura Económica – Centro de Estudios Públicos, 2023).

Salinas Araneda, Carlos, “La biblioteca de Mariano Egaña”, Revista de Estudios His-
tórico-Jurídicos, 7 (1982) 389-540.

Velleman, Barry, Andrés Bello y sus libros (Caracas: La Casa de Bello, 1995).



Alejandro Vergara Blanco540  REHJ. XLVII (2025)

Anexo 1

FRAGMENTOS DEL COMENTARIO SOBRE LA OBRA DE FILANGIERI 
DE 1822 DE CONSTANT, QUE EDITA BELLO EN 1827

(desde una traducción castellana de 1825)

A) La edición de tres fragmentos por Bello en 1827

Fuente

Bello, Andrés, Nota bibliográfica y edición de fragmentos del Comentario sobre la 
ciencia de la legislación de Filangieri, por M. B. Constant, El Repertorio Americano, 
IIIª sección, Boletín bibliográfico, Londres (abril de 1827) 310-312. 

Notas de edición

1. El texto se transcribe desde la sede original de 1827 en El Repertorio Ame-
ricano;

2. Se han modernizado antiguas expresiones y agregado y quitado algunos 
acentos;

3. Para facilitar la lectura, se han agregado puntos y aparte y la indicación // 
ahí donde Bello omitió textos (este lo indica con puntos suspensivos).

4. Hago referencia a la paginación original de 1827.

[310] //
Comentario sobre la ciencia de la legislación de Filangieri, por M. B. Constant, 

traducido al castellano por D. I. [J.] C. Pages, intérprete real. 2 tom. 12mo. de 360 
y 328 pp. París, 1825. 

Vense asociados en esta obra los nombres de dos publicistas célebres, que 
pertenecen ambos a la revolución introducida por las luces del siglo en la teoría 
de los gobiernos. El uno, precursor de esta revolución sin preverla, aunque la te-
nía tan próxima, indica sus resultados por un sentimiento de filantropía; el otro, 
engolfado en medio de ella, sigue, observa, sufre, analiza todos sus movimientos 
en bien de los pueblos, cuyos derechos proclama, pidiendo para ellos de justicia y 
como necesario, lo que el primero proponía como útil y aconsejaba como de gracia.

“Se advierte en la obra de Filangieri (dice su sabio comentador) una humilde 
y dolorosa resignación que propende a ablandar el poder que no espera poder 
desarmar. Tal vez antes de la formidable revolución que ha conmovido y aún ame-
naza al mundo, semejante resignación prudente tuviese su mérito. Si los hombres 
hubieran podido obtener la satisfacción de sus agravios por medio de raciocinios 
mezclados con súplicas, en lugar de conquistarlos a costa de sacudimientos que 
han ofendido tanto a los vencedores como a los vencidos, las cosas quizás habrían 
ido mejor. Mas en el día se hallan hechos los gastos, consumados los sacrificios de 
una y otra parte, y el lenguaje [311] de los pueblos dirigiéndose a sus apoderados, 
no debería ya ser el de vasallos que recurren a la piedad de sus amos. He aquí la 



541Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

razón por que me advertirán frecuentemente opuestos a Filangieri, no en cuanto 
al objeto, sí respecto de los medios. //

Esta diferencia entre la doctrina de Filangieri y la mía es aplicable a todo lo 
concerniente al gobierno en general. El filósofo napolitano aparenta siempre 
querer confiar a la autoridad el cuidado de imponerse límites; este cuidado, en mi 
opinión, toca a los representantes de las naciones. El tiempo en que se decía que 
era preciso se hiciese todo para el pueblo y no por el pueblo, ya pasó. El gobierno 
representativo no es otra cosa sino la admisión del pueblo a la participación de 
los negocios públicos. Por él, pues, se opera actualmente todo lo que se hace para 
él. Las funciones de la autoridad están ya conocidas y definidas; las mejoras no 
deben en manera alguna partir de ella, sino de la opinión que, transmitida a la 
masa popular por la libertad con que su manifestación debe acompañarse, pase 
de este todo nacional a los órganos elegidos por él, y llegue así a las asambleas 
representativas que fallan, y a los consejos de los ministros que ejecutan. Creo 
haber indicado suficientemente en qué se separará el comentario del texto. Lo 
que Filangieri quiere obtener del poder en favor de la libertad, deseo yo que una 
constitución lo imponga al poder; las ventajas que solicita aquél de éste en pro 
de la industria, opino yo que ella misma debe conquistarlas por medio de su 
independencia solamente. Sucede lo mismo respecto de la moral, y aun de las 
luces: en donde Filangieri ve una gracia, yo descubro un derecho; y en cuantas 
ocasiones implora la protección, yo reclamo la libertad. // 

En consecuencia, pues, de la reseña que acabo de hacer de este comentario, se 
advierte fácilmente que yo me había propuesto seguir el hilo de mis propias ideas 
recordando las de Filangieri, o subordinar mi trabajo al suyo adoptando el orden 
de las materias tal y como se halla en su obra. Este último partido me ha parecido 
preferible. // Pues el [312] lector está más en el caso de comparar el comentario 
con el texto, y fallar cuando haya disenso entre Filangieri y su comentador”.

De propósito hemos copiado a la letra este trozo para dar al mismo tiempo 
idea de la obra y de la traducción. Esta última no es de las peores que estamos 
condenados a sufrir, pero le falta bastante para ser buena.

B) Texto completo del capítulo primero del Comentario sobre la obra 
de Filangieri de 1822 

Fuentes

Constant, Henry-Benjamin, Comentario sobre la ciencia de la legislación de Filangieri 
(1825 [1822]). Traducido al castellano por D.J.C. Pages, intérprete real, Tomo I. 
París: Librería de F. Rosa y Compañía, pp.1-12.

Constant, Benjamin, Comentaire sur l’ouvrage de Filangieri. Paris: Dufart Libraire, 
1822, pp.1-7. (Commentaire / sur l’ouvrage / de Filangieri / par / M. Benjamin 
Constant. / A Paris / chez p. Dufart, libraire, quai voltaire, nº 19. / MDCCCXXII). 
(En https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k417913)



Alejandro Vergara Blanco542  REHJ. XLVII (2025)

Notas de edición

1. Se transcribe desde la edición castellana de 1825 de donde Bello tomó los 
tres fragmentos del texto de Constant; se agregan anotaciones respecto del texto 
original francés.

2. Se transcribe el capítulo completo, para poner en evidencia los textos no 
elegidos por Bello.

3. Indico en notas los tres fragmentos de este capítulo que transcribe Bello..
4. Se hace referencia a la paginación original de la edición castellana de 1825 

con paréntesis cuadrados []. Asimismo, en nota, se hace referencia a la paginación 
de la edición original francesa de 1822.

[1]
Comentario sobre la obra de filangieri

Capítulo primero

Plan de este comentario

Dos consideraciones me decidieron cuando tomé la determinación de escribir 
un comentario sobre la obra de Filangieri. Primeramente hallé un verdadero placer 
en tributar este obsequio a la memoria de un hombre que honró su país y su siglo: 
y en segundo lugar, los mismos errores de su obra me han proporcionado la ocasión 
de rectificar sus ideas cuando eran falsas; desarrollarlas, cuando estaban oscuras, y 
limitadas, y en fin combatirlas cuando no están enteramente [2] acordes con los 
principios de la libertad política, y sobre todo individual, que considero como 
única base fundamental de las asociaciones humanas, y a cuyo establecimiento 
nos ha destinado la naturaleza, ya sea por medio de mejoras progresivas y suaves, 
ya por convulsiones terribles e inevitables.

Nunca fue la intención de Filangieri contrariar estos principios; pero la época 
de la publicación de su libro y su carácter personal, por más noble y desinteresa-
do que fuese, le impidió algunas veces marchar con franqueza y valentía por el 
camino recto de la verdad.

No puede decirse de él como de Montesquieu, que observador ingenioso y 
profundo de cuanto existía, fue muchas veces el apologista sutil de lo que había 
observado. El inmortal autor del Espíritu de las leyes se mostró, con frecuencia, 
celoso partidario de las desigualdades y privilegios, considerando estas [3] cosas, 
que un tiempo inmemorial había consagrado, como partes constitutivas del orden 
social; y en su calidad de historiógrafo más bien que reformador de las institu-
ciones, juzgaba oportuno conservarlas al describirlas.  Sin embargo, su ingenio y 
la amargura inherente a él, le dictaban algunas veces palabras fulminantes contra 
los mismos abusos que por sus hábitos y posición social le inspiraban parcialidad 
e indulgencia.  Filangieri, al contrario, más desembarazado que Montesquieu de 
las preocupaciones nobiliarias no repugna declararse reformador. La razón de que 
existiese una cosa no era suficiente en él para persuadirle que debiera ser respetada 
y todos los abusos hubieran desaparecido si su voluntad sola hubiese sido capaz 



543Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

de destruirlos. Pero Filangieri no tenía el talento de Montesquieu. Una especie de 
dulzura o reserva en el carácter le arrastraba a acceder a unas concesiones contrarias 
[4] a sus principios, mientras que la vehemencia inseparable del sublime saber 
forzaba a Montesquieu, no obstante, su moderación, a pronunciar unas sentencias 
incompatibles con sus concesiones en favor de los sistemas establecidos. Resulta 
de aquí, que Filangieri, después de haber tomado la pluma con intenciones más 
hostiles que Montesquieu, contra los abusos, los ha combatido en realidad con 
menos fuerza: sus ataques han venido a ser transacciones, esforzándose más bien 
a mitigar el mal que a extirparlo. 

Se advierte en su obra una humilde y dolorosa resignación que propende a 
ablandar el poder que no espera poder desarmar. Tal vez antes de la formidable 
revolución que ha conmovido y aún amenaza al mundo, semejante resignación 
prudente tuviese su mérito. Si los hombres hubieran podido obtener la satisfacción 
de sus agravios por medio de raciocinios mezclados con [5] súplicas en lugar de 
conquistarlos a costa de sacudimientos que han ofendido tanto a los vencedores 
como a los vencidos, las cosas, quizás, habrían ido mejor. Mas en el día se hallan 
hechos los gastos, consumados los sacrificios de una y otra parte, y el lenguaje de 
los pueblos dirigiéndose a sus apoderados, no debería ya ser el de los vasallos que 
recurren a la piedad de sus amos.

He aquí la razón por qué me advertirán frecuentemente opuesto a Filangieri, 
no en cuanto al objeto, sí respecto de los medios, //22

y para aclarar mi idea expondré un ejemplo: Filangieri se demuestra convencido 
en cada página de que los privilegios hereditarios son opresivos y funestos, y a los 
nobles es a quienes propone el sacrificio de sus prerrogativas. Ilustrándolos con 
argumentos, predisponiéndolos por medio de súplicas, y exponiendo a su vista el 
cuadro del mal que causan y pesa sobre [6] ellos, espera conmover su alma, fundan-
do el triunfo, que se lisonjea conseguir, en su generosidad particular, Persuadido 
yo como él de que la desigualdad nobiliaria es un azote, no espero su reforma de 
los que se aprovechan  de él, sino de los progresos de la razón, no en una clase, 
sino en la masa popular en donde reside la fuerza y desde cuyo seno, por el órgano 
de sus mandatarios parten las reformas y las instituciones conservadoras de ellas.

Esta diferencia entre la doctrina de Filangieri y la mía es aplicable a todo lo 
concerniente al gobierno en general. El filósofo napolitano aparenta siempre 
querer confiar a la autoridad el cuidado de imponerse límites. Este cuidado, en mi 
opinión, toca a los representantes de las naciones. El tiempo en que se decía que 
era preciso se hiciese todo para el pueblo y no por el pueblo ya pasó. El gobierno 
representativo no es otra cosa [7] sino la admisión del pueblo a la participación 
de los negocios públicos. Por él, pues, se opera actualmente, todo lo que se hace 
para él: las funciones de la autoridad están ya conocidas y definidas.  Las mejoras 
no deben en manera alguna partir de ella, sino de la opinión, que transmitida 
a la masa popular, por la libertad con que su manifestación debe acompañarse, 

22  Estos dos párrafos, desde “Se advierte” y hasta “de los medios”, es el primer fragmento 
transcrito literalmente por Bello. Corresponde a la p. 3 de la edición original francesa.



Alejandro Vergara Blanco544  REHJ. XLVII (2025)

pase de este todo nacional a los órganos elegidos por él y llegue así a las asambleas 
representativas que fallan, y a los consejos de los ministros que ejecutan.

Creo haber indicado suficientemente, en que se separará el comentario del 
texto. Lo que Filangieri quiere obtener del poder en favor de la libertad, deseo yo 
que una constitución lo imponga al poder. Las ventajas que solicita aquel de este, 
en pro de la industria, opino yo que ella misma debe conquistarlas por medio de 
su independencia solamente: [8] sucede lo mismo respecto de la moral y aun de 
las luces.  En donde Filangieri ve una gracia yo descubro un derecho, y en cuantas 
ocasiones implora la protección, yo reclamo la libertad. //23

En cuanto a los varios defectos que pueden reprocharse a Filangieri, la indul-
gencia en este particular es puramente justicia.

Es cierto que se encuentran en este escritor muchas máximas que parecen 
triviales en el día: más en 1780 tenían si no el mérito de ser nuevas al menos el 
de ser respetables; pues la autoridad que ya las desdeñaba como lugares comunes, 
las trataba aun como paradojas.

Filangieri se extravía con frecuencia entregándose a lo enfático y declamatorio, 
más como escribiese en presencia de los abusos, debe perdonársele un tanto de pro-
lijidad e indignación concienzuda: era más bien un ciudadano bien intencionado, 
que un hombre, [9] de vastos conocimientos. Indignado de los males de la especie 
humana y penetrado de lo absurdo de algunas de las instituciones que causaban 
estos males, parece que tomó más bien la pluma como filántropo que en calidad 
de escritor impulsado por su talento: no tiene ni la profundidad de Montesquieu, 
ni la perspicacia de Smith, ni la originalidad de Bentham; no descubre nada por 
sí mismo, sino que consulta a sus predecesores, reúne sus pensamientos y elige 
los más favorables al bien estar del mayor número, cuyos derechos establece de 
un modo muy moderado y coordina los materiales reunidos de este modo, en el 
orden que le parece más conveniente, el cual, aun no es siempre el más  natural o 
mejor. Filangieri invierte inútilmente, mucho tiempo, en demostrar algunas cosas 
de que ya nadie duda; consagra páginas enteras para excitar en el alma del lector 
unos sentimientos de [10] entusiasmo e indignación que el autor del Espíritu de 
las leyes inspira en dos renglones. Pero se observa aun en las mismas digresiones del 
publicista de Nápoles, la conciencia y el deseo del bien; y como en el momento de 
la publicación de su libro, la opinión se inclinase hacia las mejoras y reconociese 
la necesidad de poner límites al despotismo, por esto siempre divaga o declama 
en favor de las reformas y en honor de la libertad.

Resulta de un tal carácter (y tomo este pensamiento del prefacio de su tra-
ductor) que Filangieri apenas se eleva sobre la ilustración pública cual se hallaba 
cuarenta años hace; y por cierto que el saber público de entonces era muy inferior 
al que han formado treinta años de luchas, revoluciones y experiencias; pero aquella 
medianía de ilustración, permítaseme la expresión, es a mi entender la principal 
ventaja que [11] puede tener para nosotros, la obra de Filangieri. En ella hallamos 
el medio de asegurarnos de los progresos de la especie humana en legislación y en 

23  Estos dos párrafos, desde “Esta diferencia” y hasta “la libertad”, es el segundo fragmento 
transcrito literalmente por Bello. Corresponde a las pp.4 y 5 de la edición original francesa.



545Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

política, de cerca [de] medio siglo a esta parte, comparando los principios admitidos 
ya anteriormente sobre estas materias por hombres muy ilustrados con los que en 
el día son el objeto de nuestro examen y disputas cotidianas.  Si por un lado nos 
conduce esta comparación a desechar las exageraciones, fruto de la inexperiencia, 
y que hacen inaplicables las mejores teorías, bajo otro aspecto, nos preserva de 
volver a caer, por un impulso retrógrado, bajo el yugo de las preocupaciones de 
que se habían libertado nuestros predecesores, y el trabajo que Filangieri habrá 
más bien promovido que servido de guía, no será según creo sin utilidad.

En consecuencia, pues, de la reseña que acabo de hacer de este comentario, 
[12] se advierte fácilmente que yo me había propuesto seguir el hilo de mis propias 
ideas recordando las de Filangieri, o subordinar mi trabajo al suyo adoptando el 
orden de las materias tal y como se halla en su obra.

Este último partido me ha parecido preferible, //24 a pesar de que me vea 
precisado muchas veces a subdividir, lo que hubiera deseado reunir. 

Pues el lector está más en el caso de comparar el comentario con el texto y 
fallar cuando haya disenso entre Filangieri y su comentador. //25

24  Los dos párrafos, de Bello, Andrés, Teoría de la legislación universal, según Bentham 
(1830; desde el manuscrito de Ramón Briceño, Santiago, 1833]sde “En consecuencia” y hasta 
“preferible”, es el tercer fragmento, primer trozo, transcrito literalmente por Bello. Corresponde 
a la p.7 de la edición original francesa.

25  Este párrafo es el tercer fragmento, segundo trozo, transcrito literalmente por Bello. 
Corresponde a la p.7 de la edición original francesa.



Alejandro Vergara Blanco546  REHJ. XLVII (2025)

Anexo 2

PRIMER CAPÍTULO DE LOS PRINCIPIOS DE POLÍTICA DE 1815 DE 
CONSTANT, QUE EDITA BELLO EN 1830 

(Desde una traducción castellana de 1820)

A) La ‘edición’ del primer capítulo por Bello, en 1830

Fuente

Bello, Andrés, Teoría de la legislación universal, según Bentham (Santiago, 1830) desde 
el manuscrito de Ramón Briceño, Santiago, 1833). Libro segundo, capítulo 6°: 
De la soberanía del pueblo, pp. 47-59.

Notas de edición

1. Se reproduce desde el texto original manuscrito;
2. Se han modernizado algunas expresiones antiguas, y se han completado 

otras abreviadas en el manuscrito;
3. Se han sustituido o agregado algunos signos ortográficos para mejorar su 

lectura;
4. Se hace referencia a la paginación del manuscrito original de 1833; y,
5. Las notas al pie son agregadas; se indica en cada caso: ‘Nota del editor’.

[1] 

Teoría de la legislación universal, según Bentham.
Principios generales //

[28]
Libro segundo. Del derecho político //

[47]
Capítulo 6º De la soberanía del pueblo

Nuestra Constitución26 reconoce formalmente el principio de la soberanía del 
pueblo, es decir, la supremacía de la voluntad general [48] sobre todas las parti-
culares. Este principio que no puede ser contestado, se ha querido obscurecer en 
nuestros días, y los males que se han causado bajo el pretexto de ejecutar la voluntad 
general, han dado una fuerza aparente a los raciocinios que quieren asignar otro 
origen a la autoridad de los gobiernos. Sin embargo, todo lo que dicen no puede 

26  Nota del editor: Respecto de la Constitución a que se refiere el texto, Vicencio (2022: 
322) especula que el texto podría referirse a alguna constitución chilena; pero en verdad, esta 
expresión está en el texto original de Constant de la edición francesa de 1815, el cual se refiere 
a la vigente en Francia en esa época; se trata entonces del Acte additionnel aux Constitutions de 
l’Empire, de 22 de abril de 1815, redactada por el propio Constant a petición de Napoleón 
Bonaparte, por lo que es llamada la Benjamine [la Benjamina]. 



547Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

destruir la sencilla definición de las palabras que se emplean. La ley debe ser la 
expresión de la voluntad de todos o de la de algunos. ¿Y cuál sería en este segundo 
caso el origen del privilegio exclusivo que se diere a este pequeño número? Si se 
dice que es la fuerza, como que no pertenece sino a aquel que se apodera de ella, 
no constituye un verdadero derecho; y si se ha de conocer como legítima, ella 
tendrá este carácter, sean las que quieran las manos que la emplean: de donde 
nace por consecuencia necesaria, que cada uno podrá ser conquistador cuando le 
acomode. Pero si se supone que el poder de un corto número queda sancionado 
por el consentimiento de todos, entonces ya llega a ser voluntad general.

Este principio se aplica a todas las instituciones. La teocracia, la monarquía, la 
aristocracia cuando dominan los espíritus de todos, son la voluntad general: cuando 
no lo hacen, no son otra cosa que la fuerza. En una palabra, no hay en el mundo 
sino dos poderes; el ilegítimo que es la fuerza, y el legítimo, que es la voluntad 
general. Pero al mismo tiempo que se reconocen los derechos de esta, a saber, la 
[49] soberanía del pueblo, es absolutamente necesario concebir su naturaleza y 
determinar su extensión. Sin una definición exacta y precisa; [(…)]27, el triunfo 
de la teoría podría ser una temeridad en la aplicación. El conocimiento abstracto 
de esta soberanía nada aumenta la suma de la libertad de los individuos, si se la 
quiere atribuir un ensanche que no deba tener, puede acaso perderse a pesar de 
este principio, o quizá por el mismo.

La precaución que se recomienda es tanto más indispensable, cuanto que los 
hombres de partido, por puras que sean sus intenciones, siempre tienen repug-
nancia en limitar la soberanía. Ellos se consideran como herederos presuntivos del 
trono, y economizan aun en manos de sus enemigos su propiedad futura: así es 
que desconfían de esta o de otra especie de gobierno, y de aquella u otra clase de 
jefes que lo dirijan; pero permítaseles organizar a su modo la autoridad, tolérese 
que la confíen a mandatarios de su elección, y creerán poca toda la extensión que 
quieran darle.

Cuando se establece que la soberanía del pueblo es ilimitada, se hecha a la 
suerte en la sociedad humana un grado de poder muy grande, que es un mal ver-
daderamente, sean las que quieran las manos en que se depositen. Confiérasele a 
uno solo, a muchos, a todos; siempre lo encontraremos igualmente perjudicial; 
culparéis a sus depositarios, viéndoos según las circunstancias en precisión de 
abusar subversivamente a la monarquía, a aristocracia, democracia, a los gobiernos 
mixtos y al sistema representativo: [50] pero no tendréis razón, pues lo que debe 
alarmar es el grado de fuerza que se confía; y no los depositarios que la tienen; el 
arma que entregamos, y no el brazo que la maneja. Es necesario confesar sincera-
mente que hay masas muy pesadas para las manos de los hombres.

El error de aquellos, que de buena fe y por amor a la libertad han concedido 
a la soberanía del pueblo un poder sin límites, proviene del modo con que se han 
formado las ideas de política. Ellos han visto en la historia un corto número de 

27  Nota del editor: Aquí Bello no transcribe la siguiente frase del texto de López de 1820: 
“que yo no he encontrado en parte alguna (1)”; omite asimismo la larga nota (1) de tres párrafos 
relativa a Montesquieu, que le sigue; nota que transcribo íntegra infra B). Esa nota la había 
tomado López de la edición de Constant de 1818.



Alejandro Vergara Blanco548  REHJ. XLVII (2025)

hombres o uno solo en posesión de un poder inmenso que hacía mucho mal; pero 
su cólera se ha dirigido contra los poseedores del poder y no contra el poder mismo; 
y en lugar de destruirlo, no han hecho sino pasarlo de una mano a otra. Este era 
un azote; pero considerándolo como una conquista, lo destinaron por falta de 
meditación a la sociedad entera. Pasó a ella a la mayor parte, de ésta a las manos 
de algunos hombres, y muchas veces a las de uno solo; y porque los males que 
se intentaban remediar crecieron acaso en lugar de corregirse: se han acumulado 
los ejemplos, las objeciones y los hechos contra todas las instituciones políticas.

En una sociedad fundada en la soberanía del pueblo, ningún individuo ni clase 
puede someter al resto a su voluntad particular; pero tampoco residen facultades 
en aquella para ejercer un poder sin límites en sus miembros. La soberanía de 
los ciudadanos debe entenderse de modo que [51] ningún individuo, ninguna 
facción, ni asociación parcial puede atribuirse el poder supremo sino se le delega: 
empero, de aquí no se sigue que el todo de los ciudadanos o aquellos que se ha-
llen investidos de la soberanía, pueden disponer a su arbitrio de la existencia de 
los particulares. Hay por el contrario una parte de esta que por necesidad queda 
independiente, y se halla por derecho fuera de toda competencia social, por lo 
cual la soberanía no existe sino de una manera limitada y relativa; y en el punto en 
que comienza la independencia y existencia individual, cesa su jurisdicción. Si la 
sociedad traspasa esta línea, llega a hacerse tan culpable, como el déspota, que no 
tiene otra razón de obrar que la espada exterminadora; y así no puede exceder su 
competencia sin ser usurpadora; y la mayoría sin ser facciosa. El consentimiento 
de la mayor parte no basta en todos los casos para legitimar sus actos; y existen 
algunos que nada es capaz de sancionarlos; por tanto, si una autoridad cualquiera 
los comete, importa muy poco que provengan de este u otro origen, que sea la 
nación u el individuo que no obre así; como que están fuera de sus facultades, 
jamás podrán llamarse legítimos.

Rousseau [(…)]28 ha desconocido esta verdad; y su error ha hecho de su con-
trato social, tantas veces invocado en favor de la libertad, el auxiliar más terrible 
de todos los géneros de despotismo, cuando lo define, “la enajenación completa 
que hace cada individuo a la comunidad de todos sus derechos sin reserva alguna”. 
[52] Para asegurarnos de este abandono tan absoluto de todas las partes de nuestra 
existencia en beneficio de un ser abstracto, nos ha dicho que el soberano, esto es, 
el cuerpo social, no puede dañar ni al todo de los miembros, ni a cualquiera de 
ellos en particular, que dándose cada uno enteramente, la condición es igual para 
todos, por lo que ninguno tiene interés en ser oneroso a los demás, y que haciendo 
el sacrificio de sí mismo a todos, no se hace a ninguna persona en particular; que 
cada uno adquiere sobre los asociados los mismos derechos que él les cede, y gana el 
equivalente de cuanto pierde por la mayor fuerza que recibe para conservar lo que 
tiene; pero olvida que estos atributos preservadores, que él confiere al ser abstracto, 
a quien llama soberano, resulta de que este ente se compone de todos los individuos 
sin excepción. Y como en el momento en que aquel debe hacer uso de la fuerza 

28  Nota del editor: Aquí Bello no transcribe una larga nota al pie, contenida en la traducción 
de López de 1820 (el que la había tomado de la edición de Constant de 1818), relacionada con 
el concepto de soberanía de Rousseau. Nota que transcribo íntegra infra B).



549Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

que posee, es decir, cuando se hace preciso proceder a una organización práctica 
de la autoridad, no puede ejercerla por sí mismo, se ve en la necesidad de delegarla 
desapareciendo los mismos atributos. Estando a la disposición de uno solo o de 
algunos (bien sea de grado o por fuerza) la acción que confiere, según el sistema, 
a nombre de todos, sucede que entregándose a ellos, hablando abstractamente, 
en el hecho no se da sino a los que obran en nombre de la totalidad. De aquí se 
sigue que haciéndose por cada individuo un entero sacrificio, no se entra en una 
condición igual para todos, porque algunos se aprovechan exclusivamente de él, 
por lo cual es incierto que ninguno tendrá interés en hacer más pesada la suerte 
de los otros, cuando hay asociados que están fuera de la condición [53] común, y 
por consecuencia es también incierto que los reunidos en sociedad adquieren los 
mismos derechos que ceden, porque no ganan todo el equivalente que pierden; 
y así el resultado de lo que sacrifican puede ser el establecimiento de una fuerza 
que les arrebata lo que tienen.

Desde el momento en que la voluntad general lo puede todo, los represen-
tantes de esta son tanto más temibles, cuanto que no se llaman sino instrumentos 
dóciles de esta pretendida voluntad, y cuanto que tienen en su mano los medios 
necesarios de fuerza o reducción para asegurar las manifestaciones que quieran 
hacer en el sentido que les convenga; y así estos legitiman por la extensión sin 
límites de la autoridad social lo que ningún tirano se atrevería a ejecutar en su 
propio nombre. No cesan de exigir continuamente el engrandecimiento de las 
atribuciones, de que tienen necesidad, al propietario de esta misma autoridad, 
es decir, al pueblo, y el absoluto poder de este no sirve para otra cosa que para 
justificar sus usurpaciones. Las leyes más injustas, las instituciones más opresivas 
son obligatorias como la expresión de la voluntad de todos; porque los individuos, 
dice Rousseau, enajenados enteramente en beneficio del cuerpo social, no pue-
den tener otra voluntad que la general, y obedeciéndola no hacen otra cosa que 
obedecerse a sí mismos: por cuya razón son tanto más libres cuanto que ellos lo 
hacen más implícitamente. Tales hemos visto aparecer en todas las épocas de la 
historia las consecuencias de este sistema; pero ellas se han desplegado en su [54] 
horrible latitud muchas veces; y singularmente en medio de la revolución francesa, 
causando a los principios consagrados multitud de heridas difíciles de curar, las 
cuales han sido más profundas cuanto más popular ha querido ser el gobierno 
que se daba a la Francia. Sería muy fácil demostrar por citas sin número que los 
groseros sofismas de los encarnizados terroristas en las circunstancias más terribles 
de la revolución, no eran sino unas consecuencias muy exactas de los principios 
de Rousseau. El pueblo que lo puede todo es tan peligroso y más que un tirano; 
o mejor hablando, es una consecuencia ciertísima que el término de este poder 
limitado llega a ser por fin el usurpador de la tiranía los derechos concedidos a 
aquel. Ella no tendrá necesidad sino de proclamar la omnipotencia del pueblo, y 
de hablarle en su nombre imponiéndole silencio al mismo tiempo. 

El mismo Rousseau llegó a asustarse de estas consecuencias, y lleno de horror 
al aspecto de la inmensidad del poder social que acababa de crear, no sabiendo en 
que manos depositar esta atribución monstruosa, no encontró otro preservativo 
contra el peligro inseparable de una tal soberanía sino un expediente que hace 



Alejandro Vergara Blanco550  REHJ. XLVII (2025)

imposible su ejercicio, es a saber, el de declarar que no podía ser ni enajenada, 
ni delegada, ni representada; que era lo mismo puramente hablando que impo-
sibilitar el que se ejerza; lo cual era aniquilar de hecho el mismo principio que 
acababa de proclamar.

¡Pero ver [ved]29 cómo los partidarios del despotismo son francos en su marcha 
cuando hablan de este mismo axioma, que los apoya y favorece! Hobbes, el hombre 
que con más tino ha reducido a [55] sistema el despotismo, se ha apresurado a 
reconocer la soberanía como ilimitada para sacar de aquí la consecuencia de la 
legitimidad del gobierno absoluto de uno solo. “La soberanía, dice, es absoluta: 
esta verdad ha sido reconocida en todos los tiempos, aun por aquellos que han 
excitado sediciones o movido a guerras civiles: el objeto que se proponían no era 
aniquilarla, sino el de transportar su ejercicio a otra parte. La democracia es una 
soberanía absoluta entre las manos de todos; y la monarquía es una soberanía 
absoluta en las manos de uno solo. El pueblo, añade, ha podido desprenderse 
de esta soberanía absoluta en favor de un monarca, que en tal caso llega a ser un 
poseedor legítimo”.

Se deja ver claramente que el carácter de absoluta, que Hobbes atribuye a la 
soberanía del pueblo, es la base de su sistema; cuya palabra desnaturaliza toda la 
cuestión arrastrándonos naturalmente a una nueva serie de consecuencias, y este 
es el punto en que el escritor deja el camino de la verdad para llegar con sofismas 
al objeto que se ha propuesto. Prueba que, no bastando las convenciones de los 
hombres para ser observadas, es necesaria una fuerza coactiva que los obligue a 
respetarlas; que debiendo la sociedad preservarse de las agresiones exteriores, se 
hace preciso armar una fuerza para la común defensa; que estando los hombres 
divididos en sus pretensiones, son indispensables leyes para arreglar sus derechos; 
de cuyos principios saca estas consecuencias: 1a, que el soberano [56] tiene un 
derecho absoluto de castigar: 2a, que lo tiene igualmente de hacer la guerra: 3a, 
que le compete del mismo modo para dar leyes; y nada a la verdad es más falso 
que semejantes conclusiones. El soberano tiene derecho de castigar, pero solo las 
acciones culpables: lo tiene para hacer la guerra, pero solo cuando se ataca a la 
sociedad: le compete el de dar leyes, pero solo en cuanto son necesarias, y en tanto 
que tengan conformidad con la justicia o conveniencia pública. No hay por conse-
cuencia nada de arbitrario ni de absoluto en estas atribuciones. La democracia es la 
autoridad depositada en las manos de todos, pero la suma necesaria a la seguridad 
de la asociación: la aristocracia es cuando la autoridad se confía a algunos: y la 
monarquía cuando se pone en manos de uno solo. El pueblo puede desprenderse 
de esta autoridad en favor de un hombre o de un pequeño número; pero su poder 
es limitado como el del pueblo que los ha revestido de él. Así, con solo quitar una 
palabra, que parece servir únicamente para la construcción de la frase, desaparece 
todo el sistema horroroso de Hobbes. Al contrario, con la expresión de absoluto, 
ni la libertad, ni la tranquilidad, ni la dicha son posibles en ninguna institución, 

29  Nota del editor: En el original de López, de 1820, se lee ‘ved’ (siguiendo la expresión 
francesa original voyez); lo que en el manuscrito se transforma en ver. Pudo ser un error del 
autor del manuscrito (Briseño).



551Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

como veremos más adelante; en tal caso el gobierno popular no es más que una 
tiranía convulsiva, ni el monárquico otra cosa sino un despotismo concentrado.

Cuando la soberanía no es limitada no hay medio alguno para poner a los 
individuos fuera de la tiranía de los gobiernos; y es en vano pretender someterlos 
a la voluntad general, por [57] que son ellos en tal caso los que la dictan, y hacen 
ilusorias todas las precauciones.

“El pueblo, dice Rousseau, es soberano bajo un aspecto, y súbdito bajo de 
otro, pero en la práctica estas dos relaciones se confunden”. Es fácil a la autori-
dad oprimir a aquel como súbdito, para obligarle a manifestar como soberano la 
voluntad que ella le prescribe. Ninguna organización política puede apartar este 
peligro; dividir en hora buena los poderes si la suma total de estos es ilimitada; 
aquellos a pesar de la división, con solo coligarse, nos traen el despotismo sin 
remedio. Lo que nos importa según esto es, que el uno de los poderes no pueda 
ser violado por alguno de ellos sin aprobación del otro, sino que se impida a todos 
esta violación. No es suficiente el que los agentes de la ejecución tengan necesidad 
de invocar la autoridad del legislador, se necesita que este no pueda autorizar su 
acción sino en su esfera legítima. No basta que el poder ejecutivo carezca de la 
facultad de obrar sin el común de una ley, sino se ponen límites a este concurso, 
sino se declara que los objetos de que trata son del número de aquellos, sobre los 
cuales el legislador no tiene derecho de hacer leyes; o en otros términos, que la 
soberanía es limitada, y que hay cosas a que ni el pueblo, ni sus delegados, tienen 
derecho de llegar.

He aquí una verdad importante y un principio eterno [58] que es necesario 
establecer: “ningún poder de la tierra es ilimitado, ni el del pueblo, ni el de los 
hombres que se dicen sus representantes, ni el de los reyes, sea cualquiera el título 
por que reinan, ni el de la ley tampoco”; porque no siendo sino la expresión de la 
voluntad de un pueblo o de un príncipe, según la forma del gobierno, debe estar 
circunscripta, en los mismos límites que la autoridad de que él emana, los cuales 
son trazados por la justicia o conveniencia pública30.

Los representantes de una nación no tienen derecho de hacer lo que ella no 
puede. Ningún monarca, sea cualquiera el título que reclama, sea que lo apoye en 
el derecho divino, en el de conquista, o en el consentimiento del pueblo, posee 
un poder sin límites. Dios mismo31 cuando interviene en las cosas humanas no 
sanciona la injusticia. El derecho de conquista no es más que el de la fuerza, él 
no puede llamarse verdaderamente derecho cuando pasa a aquel que se apodera 
de ella. El conocimiento de un pueblo no puede legitimar lo que es ilegítimo, 
porque carece de facultad de delegar a otro lo que no tiene32. 

30  En el manuscrito se lee: “por la justicia o conveniencia pública”, donde López señala 
“por la justicia y derechos de los individuos” [las cursivas son agregadas]. En todo caso, la última 
frase, desde “los cuales son trazados…”, fue agregada por Constant en 1818 con una redacción 
levemente distinta. 

31  Nota del editor: La expresión “mismo” no está en el original de López de 1820 ni en el 
original de Constant de 1818; es un agregado del manuscrito.

32  Nota del editor: A partir de aquí, Bello omite cinco párrafos del original de López (los 
que provenían del original de Constant de 1815).



Alejandro Vergara Blanco552  REHJ. XLVII (2025)

Limitando la soberanía del pueblo, ya nada tenéis que temer; quitáis al despo-
tismo, sea de los individuos o de las asambleas, la sanción aparente que él cree que 
puede tomar del consentimiento común, porque le probaréis que este aunque sea 
efectivo no tiene el poder de sancionarle. El pueblo no tiene derecho de ofender 
a un inocente, ni tratar como culpable a un solo acusado sin pruebas legales; por 
consiguiente no puede delegar tampoco [59] a otro este derecho. El pueblo no 
lo tiene para atentar a la libertad de opinión, a los salvaguardias judiciales; a las 
formas protectoras; ningún déspota por consiguiente, ninguna asamblea puede 
ejercer facultad semejante, diciendo, que el pueblo lo ha revestido de ella: todo 
despotismo es pues ilegal, y nada puede sancionarlo aunque se alegue la voluntad 
general; porque se usurpa a nombre de la soberanía del pueblo un poder que no 
se comprende en esta soberanía, y que no es solamente un trastorno singular del 
que existe, sino la creación de uno que no puede existir33.

B) Texto completo del capítulo primero de la edición castellana de 1820, 
de donde Bello tomó el texto de Constant, con referencia a los 

fragmentos que no transcribió

Fuentes

Constant, Benjamín, Curso de política constitucional, I, traducción de López, Marcial 
Antonio. (Madrid: Imprenta de la Compañía, 1820) 1-24.

Constant, Benjamin, Principes de politique, applicables à tous les gouvernements repré-
sentatifs et particulièrement a la constitution actuelle de la France (Paris: A. Eymery, 
1815) 13-32.

Constant, Benjamin, Collection complète des ouvrages publiés sur le Gouvernement 
représentatif et la Constitution actuelle de la France, formant une espèce de Cours de 
politique constitutionnelle, I (Paris: Plancher, 1818) 171-196. [En este texto de 
1818, incorpora Constant unas Aditions et notes tirées en partie des Principes de 
politique et autres ouvrages antérieurs (pp.171ss.), en las que se contiene tanto el 
texto de los Principes de 1815 como dichas adiciones.]

Notas de edición

1. Se transcribe directamente del tomo primero de la edición de López de 
1820, que es la que notoriamente tuvo Andrés Bello en sus manos. Es, entonces, 
una transcripción revisada desde ese original.

2. Se hace referencia a la paginación original de 1820 con paréntesis cuadrados 
[]. Asimismo, en nota, se hace referencia a la paginación de la edición original 
francesa de 1815 o 1818, según los casos.

33  Nota del editor: A partir de aquí, Bello omite cuatro largos párrafos finales del original de 
López (los que están en la edición original de Constant, de 1818). A continuación del primer 
cuaderno del manuscrito, se contiene un Cuaderno 2°, intitulado en su portada como: “De los 
principios generales de legislación, por Bentham”, en el cual se señala: “Escrito por Ramón Briseño 
en el año 1833”. De ahí que, como digo en las anotaciones introductorias, cabe adjudicarle a 
Ramón Briseño esta copia manuscrita del texto (no su autoría)



553Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

3. Se ha modernizado el lenguaje, alterando levemente las expresiones; pero 
no hemos intervenido la puntuación.

4. Se usa sangrías para poner en evidencia los textos que omitió Bello.
5. Se indican los textos nuevos que agregó Constant en 1818 a la edición de 

1815 (es el caso de las dos notas al pie, que tampoco transcribe Bello).
6. Bello corrigió las erratas de la edición de López de 1820 (lo digo en notas 

al pie).
7. Se indican los textos agregados por el mismo Constant en la reedición pos-

terior de 1818 al primer capítulo, sobre la soberanía del pueblo, de los Principes 
de politique (agregados que tuvo a la vista López en 1820, pero que no siguió 
siempre, ateniéndose en varios pasajes a la edición de 1815, como lo explica en 
el prólogo, que se transcribe infra).

Curso de política constitucional
[I]

Prólogo // 
[II]
// [M]e resolví a dar en nuestro idioma las obras de Política de Mr. Benjamin 

Constant, célebre en toda Europa. //
Tenía a la vista su tratado de Principios de política aplicables a todos los [III] 

gobiernos representativos escritos en el año 1815; pero viendo en ellos ciertas 
doctrinas, que quizá podían no ser aplicables a nosotros, y echando de ver que en 
su Curso de política constitucional no solo las había rectificado, sino también dado 
cierta extensión y mucho más valor, por estar escritas con mucha más meditación; 
concebí el proyecto de formar un Curso completo, tomando de la primera obra 
lo que la segunda suponía dicho anteriormente por el mismo autor, y arreglando 
un sistema seguido y razonado. Hice más todavía: viendo esparcidas las doctri-
nas, y que sin mucha atención no podrían combinarse bien; me resolví también 
a hacer esta delicada operación, creyendo que en esto ningún mérito quitaba a 
ambas producciones, sino que por el contrario se les aumentaba en algún modo.

Con estas variaciones he coordinado una y otra obra de Benjamín Constant de 
este modo: Un discurso preliminar, cuyo objeto es el de dar una [IV] exacta idea 
de lo que es Constitución, de su objeto, de los principios que tiene para existir, y 
de lo que puede influir en su destrucción, precede a las materias que el autor ha 
explicado. En seguida se trata de la soberanía del pueblo. //



Alejandro Vergara Blanco554  REHJ. XLVII (2025)

[1]
CAPÍTULO I

DE LA SOBERANÍA DEL PUEBLO34

Nuestra35 Constitución actual reconoce formalmente el principio de la so-
beranía del pueblo, es decir, la supremacía de la voluntad general sobre todas las 
particulares. Este principio, que no puede ser contestado, se ha querido oscurecer 
en nuestros días, y los males que se han causado con los delitos cometidos bajo el 
pretexto de ejecutar la voluntad general, han dado una fuerza aparente a los racio-
cinios de los que Quieren asignar un otro origen a la autoridad de los gobiernos. 
Sin embargo, todo lo que dicen no puede destruir la sencilla definición de las 
palabras que se emplean. La ley debe ser la expresión de la voluntad de todos o de 
la de algunos. ¿Y cuál sería en este segundo caso el origen del privilegio exclusivo 
que se concediese a este pequeño número? Si se dice que es la fuerza, como que 
no pertenece sino a aquel que se apodera de ella, no constituye un verdadero de-
recho; y si se ha de conocer como legítima, ella tendrá este carácter, sean las que 
quieran las manos que la empleen, de donde nace por consecuencia necesaria que 
[2] cada uno podrá ser conquistador cuando le acomode. Pero si se supone que 
el poder de un corto número queda sancionado por el consentimiento de todos, 
entonces ya llega a ser voluntad general.

Este principio se aplica a todas las instituciones. La teocracia, la monarquía, 
la aristocracia, cuando dominan los espíritus de todos, son la voluntad general: 
cuando no lo hacen, no son otra cosa que la fuerza. En una palabra, no hay en 
el mundo sino dos poderes; el ilegítimo, que es la fuerza, y el legítimo, que es la 
voluntad general. Pero al mismo tiempo que se reconocen los derechos de ésta, a 
saber, la soberanía del pueblo, es absolutamente necesario concebir su naturaleza y 
determinar su extensión. Sin una definición exacta y precisa, que yo no he encon-
trado en parte alguna36 (1)37, el triunfo de [3] la teoría podría ser una temeridad 

34  Nota del editor: En 1818, Constant agrega al título (p.173): “…et de ses limites” [“y sus 
límites”]. Agrega en la misma p.173 que por las razones que explica se siente en la necesidad de 
«commencer mes Principes de politique par le chapitre suivant, que je rapporte ici avec quelques 
développemens nouveaux» (esto es, parte reconociendo que existen algunos «desarrollos nuevos», 
los que indicamos más adelante en esta edición).

35  Nota del editor: En 1818, Constant altera la redacción inicial del capítulo, eliminando la 
referencia a la Constitución, y la reemplaza por la siguiente: «Lorsqu’on reconnaît le principe de la 
souveraineté du peuple…» [“Cuando reconocemos el principio de la soberanía del pueblo…”]. En 
lo que sigue transcribe de manera literal el texto del primer párrafo de 1815 (que aquí reedito), 
salvo lo que señalo en las notas siguientes.

36  Nota del editor: La expresión “que yo no he encontrado en parte alguna” [“que je n’ai 
encore trouvée nulle part”], fue agregada por Constant en 1818, y no constaba en su texto de 
1815. Ese texto y la nota que sigue, que se extiende desde la p.2 a la p.4 del original, es omitida 
en el manuscrito de 1830 por Bello.

37  (1) En el Espíritu de las leyes hay algunas palabras que parecen limitar la soberanía del 
pueblo. Decir, como lo hace Mr. de Montesquieu, que la justicia existía antes que aquéllas, es 
sin duda asegurar que las leyes, y por consiguiente la voluntad general, de que las mismas no 
Son sino la expresión, deben estar subordinadas a la justicia. ¿Y qué aclaraciones no necesita 
todavía esta verdad para ser aplicada? Muchas ciertamente; y si no se dan ¿qué es lo que sucede 



555Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

en la aplicación. El conocimiento abstracto de esta soberanía nada aumenta la 
suma de la libertad de los individuos, y si se la quiere atribuir un ensanche que no 
debe tener, puede perderse acaso a pesar de este principio, o quizá por él mismo.

La precaución que se recomienda es tanto más indispensable, cuanto que los 
hombres de partido, por puras que sean sus intenciones, siempre tienen repug-
nancia en limitarla soberanía. Ellos se consideran como herederos presuntivos, 
y economizan aun en las manos [4] de sus enemigos su propiedad futura: así es 
que desconfían de esta o de otra especie de gobierno, y de aquella u otra clase de 
jefes que lo dirijan; pero permítaseles organizar a su modo la autoridad, tolérese 
que la confíen á mandatarios de su elección, y creerán poca toda la extensión que 
quieran darle.

Cuando se establece que la soberanía del pueblo es ilimitada, se echa a la suerte 
en la sociedad humana un grado de poder muy grande, que es un mal verdade-
ramente, sean las que quieran las manos en que se deposite. Confiérasele a uno 
solo, a muchos, a todos; [5] siempre lo encontraremos igualmente perjudicial; 
culpareis a sus depositarios, viéndoos según las circunstancias en precisión de acusar 
sucesivamente a la monarquía, aristocracia, democracia, a los gobiernos mixtos 
y al sistema representativo: pero no tendréis razón; pues lo que debe alarmar es 
el grado de fuerza que se confía, y no los depositarios que la tienen; el arma que 
entregamos, y no el brazo que la maneja. Es necesario confesar sinceramente que 
hay masas muy pesadas para las manos de los hombres.

El error de aquellos, que de buena fe y por el amor a la libertad han concedido 
a la soberanía del pueblo un poder sin límites, proviene del modo con que se han 
formado las ideas de política. Ellos han visto en la historia un corto número de 
hombres o uno solo en posesión de un poder inmenso que hacía mucho mal; pero 
su cólera se ha dirigido contra los poseedores del poder y no contra este mismo: 
y en lugar de destruirlo, no han hecho sino pasarlo de una mano a otra. Este era 

con la aserción de Mr. de Montesquieu? Que muchas veces los depositarios del poder parten 
del principio de que la justicia existía antes que las leyes para someter a los individuos a las 
retroactivas, o para privarles del beneficio de las existentes, cubriendo con una especie de respeto 
fingido por la justicia una de las mayores iniquidades. ¡Tanto importa en objetos de esta clase 
el guardarse de axiomas no definidos!

Este célebre escritor por otra parte, en su definición de la libertad ha desconocido todos los 
límites dé la autoridad social: “La libertad, dice, es el derecho de hacer todo lo que las leyes 
permiten”; sin duda no la hay, cuando los ciudadanos no pueden hacer todo lo que éstas no 
prohíben; pero podrían prohibir tantas cosas que no hubiese en manera alguna libertad.

Mr. de Montesquieu, como la mayor parte de escritores políticos, me parece han confundido 
dos cosas, a saber, la libertad y la garantía, los derechos individuales y los sociales. El axioma de 
la soberanía del pueblo ha sido considerado como un principio de libertad, y no lo es sino de 
garantía. Él está destinado a impedir que un individuo se apodere de la autoridad que no perte-
nece sino a la asociación entera; pero nada decide sobre la naturaleza y límites de esta autoridad. 

La máxima de Mr. de Montesquieu de que los individuos tienen el derecho de hacer todo lo 
que las leyes permiten, es asimismo un principio de garantía , el cual da a entender que ninguno 
tiene acción a impedir a otro el ejecutar lo que las leyes no prohíben ; pero él no explica lo 
que éstas pueden o no pueden prohibir , y en esto es en lo que reside la libertad ; la cual no es 
otra cosa sino aquello que los individuos tienen derecho de hacer , y que la sociedad no puede 
impedir en manera alguna.



Alejandro Vergara Blanco556  REHJ. XLVII (2025)

un azote; pero considerándolo como una conquista, lo destinaron por falta de 
meditación a la sociedad entera. Pasó de ella a la mayor parte, de ésta a las manos 
de algunos hombres, y muchas veces a la de uno solo: y porque los males que se 
intentaban remediar crecieron acaso en lugar de corregirse, [6] se han acumulado 
los ejemplos, las objeciones y los hechos contra todas las instituciones políticas.

En una sociedad fundada en la soberanía del pueblo, ningún individuo ni clase 
puede someter el resto a su voluntad particular; pero tampoco residen facultades 
en aquella para ejercer un poder sin límites en sus miembros. La soberanía de los 
ciudadanos debe entenderse de modo que ningún individuo, ninguna fracción, ni 
asociación parcial puede atribuirse el poder supremo si no se la delega: empero de 
aquí no se sigue que el todo de los ciudadanos, u aquellos que se hallan envestidos 
de Ja soberanía, pueden disponer a su arbitrio de la existencia de los particulares. 
Hay por el contrario una parte de [ésta, que por necesidad queda independiente, 
y se halla por derecho fuera de toda competencia social, por lo cual Ja soberanía 
no existe sino de una manera limitada y relativa; y en el punto en que comienza la 
independencia y existencia individual, cesa su jurisdicción. Si la sociedad traspasa 
esta línea, llega ya á hacerse tan culpable como el déspota, que no tiene otra razón 
de obrar que la espada, exterminadora; y así no puede exceder su competencia 
sin ser usurpadora, ni la mayoría sin ser facciosa. El consentimiento de la mayor 
parte no basta en todos los casos para legitimar sus [7] actos; y existen algunos que 
nada es capaz de sancionarlos; por tanto, si una autoridad cualquiera los comete, 
importa muy poco que provengan de este u otro origen que sea la nación o el 
individuo quien obre así; como que están fuera de sus facultades, jamás podrán 
llamarse legítimos.



557Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

Rousseau (1)38 39ha desconocido esta verdad; [8] y su error ha hecho de su 
contrato social, tantas veces invocado en favor de la libertad, el auxiliar más terrible 
de todos los géneros de despotismo, cuando lo define la enajenación completa 
que cada individuo hace a la comunidad de todos sus derechos sin reserva alguna. 
Para asegurarnos de las consecuencias de este abandono tan absoluto de todas las 
partes de nuestra existencia en beneficio de un ser abstracto, nos ha dicho que el 
soberano, esto es, el cuerpo social, no puede dañar ni al todo de los miembros, ni a 
cualquiera de ¿líos en particular, que dándose cada uno enteramente, la condición 
es igual [9] para todos: por lo que ninguno tiene interés en ser oneroso a los demás, 
y que haciendo el sacrificio de sí mismo a todos , no se hace a ninguna persona 
en particular; que cada uno adquiere sobre los asociados los mismos derechos que 
él les cede, y gana el equivalente de cuanto pierde por la mayor fuerza que recibe 
para conservar lo que tiene; pero olvida que estos atributos preservadores , que 
él confiere al ser abstracto, a quien llama soberano, resultan de que este ente se 
compone de todos los individuos sin excepción. Y como en el momento en que 
aquel debe hacer uso de la fuerza que posee, [10] es decir, cuando se hace preciso 
proceder a una organización práctica de la autoridad, no puede ejercerla por sí 

38  (1) Estoy lejos de unirme a los detractores de Rousseau, muy numerosos en las cir-
cunstancias presentes, porque una porción de entendimientos subalternos, que creen su mayor 
gloria poner en duda las verdades más nobles, y en que más interesa el hombre, se han empe-
ñado en ajar su nombre: por cuya razón yo debo ser más circunspecto. Es preciso concederle 
que ha sido el primero en hacer popular el conocimiento de nuestros derechos, y que a su voz 
han despertado los corazones generosos y las almas independientes; pero loque concebía con 
vehemencia no lo supo definir con precisión. Muchos capítulos del Contrato social podían 
muy bien achacarse a. los escritores escolásticos del siglo XV; porque ¿qué es lo que significan 
los derechos de que gozamos más completamente cuanto más nos enajenamos de ellos? ¿Qué 
quiere decir la libertad, en virtud de la cual hacemos más lo que queremos en razón de lo que 
nos oponemos a la misma? Los fautores del despotismo pueden sacar una inmensa ventaja de 
todos estos principios; y yo conozca uno que, en el hecho de haber supuesto Rousseau, que 
la autoridad ilimitada reside en la sociedad entera, la suponía traspasada al representante de 
esta misma sociedad, que definía “la especie personificada y la reunión individual”. De lo que 
había dicho igualmente aquel escritor sobre que el cuerpo social no podía dañar ni al todo de 
sus miembros ni a cada uno de ellos en particular, sacaba también la consecuencia de que el 
depositario del poder, o el hombre constituido en sociedad no puede hacer daño a ésta, porque 
todo lo que ejecutara en perjuicio suyo, recaería sobre él, así como sobre todo el cuerpo social. 
Del principio de que el individuo no puede resistir a la sociedad porque le ha enajenado todos 
sus derechos sin reserva, infieren otros que la autoridad del depositario del poder es absoluta, 
porque ningún miembro de la sociedad puede luchar contra Ja reunión entera, y que no puede 
aquél tener ninguna responsabilidad , en razón de que no es dado a individuo alguno entrar 
en cuenta con el ser de que él hace parte, y que no puede tampoco ni debe darle otra respuesta 
sino la de hacerle entrar en el orden de que jamás debió salir; y en fin, para que no temamos a 
la tiranía, añade “he aquí la razón por que su autoridad, es decir, la del depositario del poder 
no fue arbitraria, porque no era un hombre sino un pueblo” ¡Maravillosa garantía en el cambio 
de palabras! ¿Y no es cosa bien extraña que los escritores de esta clase echen en cara a Rousseau 
que se pierde en las abstracciones cuando nos están hablando de la sociedad individualizada, y 
del Soberano, que no es un hombre particular sino un pueblo? ¿Son ellos por ventura los qué 
evitan las abstracciones cuando quieren sacar directamente partido de las mismas?

39  Nota del editor: La nota anterior, que se extiende desde la p. 7 a la p. 9 del original, es 
omitida por Bello en su Curso de 1830.



Alejandro Vergara Blanco558  REHJ. XLVII (2025)

mismo, se ve en la necesidad de delegarla desapareciendo los mismos atributos. 
Estando a la disposición de uno solo o de algunos (bien sea de grado o por fuerza) 
la acción que se confiere según el sistema a nombre de todos, sucede que entregán-
dose a ellos, hablando abstractamente, en el hecho no se da sino a los que obran 
en nombre de la totalidad. De aquí se sigue que haciéndose por cada individuo un 
entero sacrificio, no se entra en una condición igual para todos, porque algunos se 
aprovechan exclusivamente de él; por lo cual es incierto que ninguno tendrá interés 
en hacer más pesada la suerte de los otros, cuando hay asociados que están fuera 
de la condición común ; y por consecuencia es también incierto que los reunidos 
en sociedad adquieren los mismos derechos que ceden , porque no ganan todos 
el equivalente de lo que pierden; y así el resultado de lo que sacrifican puede ser 
el restablecimiento de una fuerza que les arrebata lo que tienen.

Desde el momento en que la voluntad general lo puede todo, los representantes 
de ésta son tanto más temibles, cuanto que no se llaman sino instrumentos dóciles 
de esta pretendida voluntad, y cuanto que tienen en su [11] mano los medios 
necesarios de fuerza o de seducción para asegurar las manifestaciones que quieran 
hacer en el sentido que les convenga; y así éstos legitiman por la extensión sin 
límites de la autoridad social lo que ningún tirano se atrevería a ejecutar en su 
propio nombre. No cesan de exigir continuamente el engrandecimiento de las 
atribuciones, de que tienen necesidad, al propietario de ésta misma autoridad, 
es decir, al pueblo, y el absoluto poder de este no sirve para otra cosa sino para 
justificar sus usurpaciones. Las leyes más injustas, las instituciones más opresivas 
son obligatorias como la expresión de aquella voluntad de todos; porque los in-
dividuos, dice Rousseau, enajenados enteramente en beneficio del cuerpo social 
no pueden tener otra voluntad que la general; y obedeciéndola no hacen otra cosa 
sino obedecerse a sí mismos: por cuya razón son tanto más libres cuanto que ellos 
lo hacen más implícitamente. Tales hemos visto aparecer en todas las épocas de 
la historia las consecuencias de este sistema; pero ellas se han desplegado en su 
horrible latitud muchas veces, y singularmente en medio de la revolución pasada, 
causando a los principios consagrados multitud de heridas poco fáciles de curar, 
las cuales han sido más profundas cuanto más popular ha querido ser el gobierno 
que le daba [12] a la Francia. Sería muy fácil demostrar por citas sin número 
que los groseros sofismas de los encarnizados terroristas en las circunstancias más 
terribles de la revolución, no eran sino unas consecuencias muy exactas de los 
principios de Rousseau. El pueblo que lo puede todo, es tan peligroso y más que 
un tirano; o mejor hablando, es una consecuencia ciertísima que el término de este 
poder ilimitado llega a ser por fin el de usurpar la tiranía los derechos concedidos 
a aquél. Ella no tendrá necesidad sino de proclamar la omnipotencia del pueblo, 
y de hablarle en su nombre imponiéndole silencio al mismo tiempo40.

El mismo Rousseau llegó a asustarse de estas consecuencias, y lleno de horror 
al aspecto de la inmensidad del poder social que acababa de crear, no sabiendo en 
qué manos depositar esta atribución monstruosa, no encontró otro preservativo 

40  Nota del editor: Este párrafo completo no consta en la edición de los Principios de 1815, 
el que fue agregado por Constant en 1818, que López recoge en su traducción de 1820 y que 
Bello transcribe en 1830.



559Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

contra el peligro inseparable de una tal soberanía sino un expediente que hace 
imposible su ejercicio , es a saber , el de declarar que no podía ser ni enajenada, 
ni delegada, ni representada; que era lo mismo puramente hablando que impo-
sibilitar el que se ejerza; lo cual era aniquilar de hecho el mismo principio que 
acababa de proclamar.

Pero ved como los partidarios del despotismo [13] son más francos en su 
marcha cuando hablan de este mismo axioma, que fes apoya y favorece. El 
hombre que con más tino ha reducido a sistema el despotismo, que es Hobbes, 
se ha apresurado a reconocer la soberanía como ilimitada para sacar de aquí la 
consecuencia de la legitimidad41 del gobierno absoluto de uno solo. “La soberanía, 
dice, es absoluta: esta verdad ha sido reconocida en todos los tiempos, aun por 
aquellos que han excitado sediciones o movido guerras civiles: el objeto que se 
proponían no era aniquilarla, sino el de trasportar su ejercicio a otra aparte. La 
democracia es una soberanía absoluta entre las manos de todos; la aristocracia es 
una soberanía absoluta entre las manos de algunos; y la monarquía es una soberanía 
absoluta en las manos de uno solo. El pueblo, añade, ha podido desprenderse de 
esta soberanía absoluta en favor de un monarca, que en tal caso llega ya a ser un 
poseedor legítimo”.

Se deja ver claramente que el carácter de absoluta, que Hobbes atribuye a la 
soberanía del pueblo, es la base de su sistema; cuya palabra desnaturaliza toda la 
cuestión arrastrándonos naturalmente a una nueva serie de consecuencias, y este 
es el punto en que el escritor deja el camino de la verdad para llegar con sofismas 
al objeto que se ha propuesto al [14] comenzarlo. Prueba que, no bastando las 
convenciones de los hombres para ser observadas, es necesaria una fuerza coactiva 
que los obligue a respetarla ; que debiendo la sociedad preservarse de las agresiones 
exteriores, se hace preciso armar una fuerza para la común defensa ; que estando los 
hombres divididos en sus pretensiones, son indispensables leyes para arreglar sus 
derechos; de cuyos principios saca estas consecuencias: 1ª. que el soberano tiene 
un derecho absoluto de castigar : 2ª. que lo tiene igualmente de hacer la guerra: 
3ª. que le compete del mismo modo para dar leyes : y nada a la verdad es más 
falso que semejantes conclusiones. El soberano tiene derecho de castigar, pero solo 
las acciones culpables: lo tiene para hacer la guerra, pero solo cuando se ataca a la 
sociedad: le compete el de dar leyes, pero solo cuando son necesarias, y en tanto 
que digan conformidad con la justicia. No hay por consecuencia nada de arbitrario 
ni de absoluto en estas atribuciones. La democracia es la autoridad depositada en 
las manos de todos, pero solo la suma necesaria a la seguridad de la asociación: 
la aristocracia es cuando la autoridad se confía a algunos: y la monarquía cuando 
se pone en mano de uno solo. El pueblo puede desprenderse de esta autoridad 
en favor de un hombre o de un pequeño número; [15] pero su poder es limitado 
como el del pueblo que los ha revestido de él. Así, con solo quitar una palabra, 
que parece servir únicamente para la construcción de una frase, desaparece todo 

41  Nota del editor: En el texto original del Tomo primero de la traducción del Curso, de 
1818, se dice “ilegitimidad”, pero en las erratas (al final del Tomo III, p.257) López señala que 
la expresión correcta es ‘legitimidad’. Bello en su transcripción tuvo en cuenta la errata, lo que 
es indicativo del detalle con que leyó los tres volúmenes.



Alejandro Vergara Blanco560  REHJ. XLVII (2025)

el sistema horroroso de Hobbes. Al contrario, con la expresión de absoluto ni la 
libertad, ni la tranquilidad, ni la dicha son posibles en ninguna institución, como 
haremos ver más adelante; en tal caso el gobierno popular no es más que una 
tiranía convulsiva, ni el monárquico otra cosa sino un despotismo concentrado.

Cuando la soberanía no es limitada, no hay medio alguno para poner a los 
individuos fuera de la tiranía de los gobiernos; y es en vano pretender el someter 
éstos a la voluntad general, porque son ellos en tal caso los que la dictan, y hacen 
ilusorias todas las precauciones.

“El pueblo, dice Rousseau, es soberano bajo un aspecto, y súbdito bajo de 
otro; pero en la práctica estas dos relaciones se confunden” Es fácil a la autoridad 
oprimir a aquel como súbdito, para obligarle a manifestar como soberano la 
voluntad que ella le prescribe. Ninguna organización política puede apartar este 
peligro: dividid enhorabuena los poderes; si la suma total de éstos es ilimitada, 
aquéllos, a pesar de la división, con solo coligarse, nos traen el despotismo sin 
remedio. [16] Lo que nos importa según esto es, no que el uno de los poderes no 
pueda ser violado por alguno de ellos sin aprobación del otro, sino que se impida 
a todos esta violación. No es suficiente el que los agentes de la ejecución tengan 
necesidad de invocar la autoridad del legislador, se necesita que éste no pueda 
autorizar su acción sino en su esfera legítima. No basta el que el poder ejecutivo 
carezca de la facultad de obrar sin el concurso de una ley sino se ponen límites 
a este concurso, sino se declara que los objetos de que trata son del número de 
aquellos, sobre los cuales el legislador no tiene el derecho de hacer leyes; o en 
otros términos, que la soberanía es limitada42, y que hay cosas a que ni el pueblo 
ni sus delegados tienen derecho de llegar.

He aquí una verdad importante y un principio eterno que es necesario 
establecer: “ningún poder de la tierra es ilimitado, ni el del pueblo, ni el de los 
hombres que se dicen sus representantes, ni el de los reyes, sea cualquiera el título 
porque reinen, ni el de la ley tampoco”; porque no siendo sino la expresión de la 
voluntad de un pueblo o de un príncipe, según la forma del gobierno, debe estar 
circunscripta en los mismos límites que la autoridad de que él emana, los cuales 
son trazados por la justicia y derechos de los [17] individuos. //43

[Los ciudadanos poseen derechos individuales independientes de cualquier 
autoridad social o política, y cualquier autoridad que los viole se vuelve ilegítima. 
Los derechos de los ciudadanos son la libertad individual, la libertad religiosa, 
la libertad de opinión, en la cual está comprendida su publicidad, el disfrute de 

42  Nota del editor: En el texto original del T. I de la traducción del Curso se dice “ilimi-
tada”, pero en las erratas (al final del Tomo III, p.257) López señala que la expresión correcta 
es ‘limitada’. Bello en su transcripción tuvo en cuenta la errata, lo que es indicativo del detalle 
con que leyó los tres volúmenes.

43  Nota del editor: Aquí, en el texto de López, siguiendo el texto de Constant de 1818, no 
se incluye una docena de párrafos muy relevantes del texto de los Principios de política de 1815 
del mismo Constant, en especial su famosa definición de los derechos individuales (párrafos que 
transcribo: véase nota siguiente). De ahí que tampoco los contenga el texto de Bello de 1830. 
Constant, en 1818 reemplaza esa docena de párrafos por el siguiente breve párrafo: “Ces bornes lui 
sont tracées par la justice et par les droits des individus”, el cual López intercala al final del párrafo.



561Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

la propiedad y la garantía contra toda arbitrariedad. Ninguna autoridad puede 
vulnerar estos derechos sin romper su propio título.

Dado que la soberanía del pueblo no es ilimitada [26] y su voluntad no basta 
para legitimar todo lo que desea, la autoridad de la ley, que no es otra cosa que la 
expresión verdadera o supuesta de esta voluntad, tampoco es ilimitada.

Debemos muchos sacrificios a la paz pública; seríamos culpables ante la moral 
si, por un apego demasiado inflexible a nuestros derechos, nos resistiéramos a 
todas las leyes que nos parecieran vulnerarlos. Pero ningún deber nos ata a estas 
llamadas leyes, cuya influencia corruptora amenaza las partes más nobles de nuestra 
existencia; a estas leyes que no solo restringen nuestras legítimas libertades, sino 
que nos obligan a acciones contrarias a esos principios eternos de justicia y piedad 
que el hombre no puede dejar de observar sin degradar y negar su naturaleza.

Mientras una ley, aunque mala, no tienda a depravarnos, mientras las usurpa-
ciones de la autoridad solo requieran sacrificios que no nos hagan viles ni feroces, 
podemos suscribirla. Solo transigimos [27] por nosotros mismos. Pero si la ley 
nos prescribiera pisotear nuestros afectos o nuestros deberes, si, bajo el pretexto de 
una gigantesca y artificial devoción a lo que alternativamente llamaría monarquía 
o república, nos prohibiera la lealtad a nuestros amigos desafortunados, si nos 
ordenara la perfidia hacia nuestros aliados, o incluso la persecución contra los 
enemigos derrotados, sería anatema para la redacción de injusticias y crímenes 
así amparados por el nombre de ley.

Un deber positivo, general e irrestricto, siempre que una ley parezca injusta, 
es no erigirse en su ejecutor. Esta fuerza de inercia no conduce a trastornos, ni a 
revoluciones, ni a desórdenes.

Nada justifica al hombre que presta su ayuda a la ley que cree inicua.
El terror no es una excusa más válida que todas las demás pasiones infames. 

Desgracia a estos instrumentos celosos y dóciles, eternamente reprimidos, a lo 
que nos dicen agentes incansables de todas las tiranías existentes, enunciadores 
póstumos de todas las tiranías derrocadas.

Se nos alegó, en una época terrible, [28] que solo se convirtieron en agentes 
de leyes injustas para debilitar su rigor, que el poder del que acordaron hacerse 
depositarios habría sido aún más perjudicial de haber estado en manos menos pu-
ras. ¡Una transacción mendaz que abrió un camino ilimitado a todos los crímenes! 
Cada uno negoció con su conciencia, y cada grado de injusticia encontró dignos 
ejecutores. No veo por qué, en este sistema, no se convertirían en verdugos de la 
inocencia, con el pretexto de estrangularla con más suavidad.

Resumamos ahora las consecuencias de nuestros principios.
La soberanía del pueblo no es ilimitada; ella está circunscrita a los límites que 

le imponen la justicia y los derechos de los individuos. La voluntad de todo un 
pueblo no puede hacer justo lo injusto.] 44

44  Nota del editor: Esta docena de párrafos son omitidos por Constant en 1818, pero, por 
su relevancia para conocer su pensamiento sobre los derechos individuales y las limitaciones 
de la soberanía, los ofrezco traducidos (y para distinguirlo del resto del texto, los edito entre 
corchetes []). Los traduzco desde el texto original de los Principes de politique de 1815, pp.25-
28 (indico las páginas respectivas con paréntesis cuadrados []). Es bien curiosa esta eliminación 



Alejandro Vergara Blanco562  REHJ. XLVII (2025)

Los representantes de una nación no tienen derecho de hacer lo que ella no 
puede. Ningún monarca, sea cualquiera el título que reclame, sea que lo apoye en 
el derecho divino, o en el de conquista, o en el consentimiento del pueblo, posee 
un poder sin límites. Dios cuando interviene en las cosas humanas no sanciona 
sino la justicia. El derecho de conquista no es más que el de la fuerza, él no puede 
llamarse verdaderamente derecho cuando pasa a aquel que se apodera de ella. El 
consentimiento de un pueblo no puede legitimar lo que es ilegítimo, pues que 
carece de facultad de delegar a otro lo que no tiene.

[Una objeción se presenta contra la limitación de la soberanía. ¿Es posible, se 
nos dirá, obtenerla? ¿existe una fuerza que pueda impedir el traspasar las barreras 
que se le prescriben? Cabe, se dirá, restringir el poder, dividiéndolo por medio de 
combinaciones ingeniosas: se pueden poner en oposición y equilibrio sus diferentes 
partes; ¿pero por qué medio se conseguirá el que la suma total no sea ilimitada? 
¿Cómo fijar términos al poder de otro modo que por el poder?

Sin duda la limitación abstracta de la soberanía no basta. Es necesario buscar 
bases en las instituciones políticas que combinen de tal modo los intereses de los 
diversos depositarios [18] del poder, que su ventaja más manifiesta, más durable 
y segura sea el de que cada uno quede cerrado, por decirlo así, en los límites de 
sus atribuciones respectivas. Pero la primera cuestión no debe ser la competencia 
y la limitación de la soberanía, porque antes de haber organizado una cosa es 
necesario haber determinado su naturaleza y extensión.

En segundo lugar, sin querer, como hacen muchas veces los filósofos, exagerar 
la influencia de la verdad, puede afirmarse que cuando se ha conseguido demos-
trar completa y claramente ciertos principios, ellos sirven en alguna manera de 
garantía a sí mismos, y se forma al respecto de la evidencia una opinión universal 
que al momento es victoriosa. En el hecho de reconocerse que no existe soberanía 
sin límites, nadie en tiempo alguno se atreverá reclamar un poder semejante, y la 
experiencia lo ha demostrado suficientemente. Por ejemplo, ya no se atribuye a 
la asociación entera el derecho de vida y de muerte sin preceder un juicio; y así 
ninguna sociedad, ningún gobierno moderno pretende ejercerlo. Si los tiranos de 
las antiguas repúblicas nos parecen en esta parte mucho más desenfrenados que 
los que han gobernado los pueblos en estos tiempos últimos, debemos atribuirlo 
en parte a esta causa. Los atentados más monstruosos del despotismo de uno solo 
[19] se debieron muchas veces a la doctrina del poder ilimitado.

Es pues verdadera y posible la limitación de la soberanía: y esta verdad será 
garantida por la fuerza que presta este auxilio a todas las reconocidas, es a saber, 
por la opinión, siéndolo después de un modo más preciso, es decir, por la dis-

por parte de Constant, reemplazándolos por el breve texto señalado en nota anterior, lo que 
privó a sus lectores de 1818 (y de la traducción castellana de 1820, entre otros, a Bello) de su 
fundamental desarrollo de los derechos individuales y de la limitación de la soberanía. Sobre lo 
cual no abundo por ahora, pues será objeto de un trabajo posterior de edición y traducción de 
estos textos y otros no traducidos aún al castellano.



563Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

tribución y balanza de los poderes. Pero sin reconocer esta saludable verdad, sin 
esta precaución preliminar todo es inútil45.]

Limitando la soberanía del pueblo, ya nada tenéis que temer; quitáis al des-
potismo, sea de los individuos o de las asambleas, la sanción aparente que él cree 
puede tomar del consentimiento común; porqué le probareis que éste, aunque 
sea efectivo, no tiene el poder de sancionarle. El pueblo no tiene el derecho de 
ofender a un inocente, ni tratar como culpable a un solo acusado sin pruebas 
legales; por consiguiente no puede delegar tampoco a otro este derecho. El pueblo 
no lo tiene para atentar a la libertad de opinión, a las salvaguardias judiciales, a las 
formas protectoras; ningún déspota por consiguiente, ninguna asamblea puede 
ejercer facultad semejante, diciendo, que el pueblo lo ha revestido de ella: todo 
despotismo es pues ilegal, y nada puede sancionarlo aunque alegue la voluntad 
general; porque se usurpa a [20] nombre de la soberanía del pueblo un poder que 
no se comprehende en esta soberanía , y que no es solamente un trastorno singular 
del que existe, sino la creación de uno que no puede existir46.

[Se encontrará acaso alguno que diga, que yo me he entregado en este capítulo 
a discusiones muy metafísicas; pero debo responder que no solamente es bueno y 
útil el rectificar las opiniones por abstractas que nos parezcan, sino que hay en ello 
un verdadero y directo interés; porque a veces se acostumbra a hacer uso de ellas 
en apoyo del despotismo y contra el bien de toda la sociedad. Hay una diferencia 
entre los intereses y las opiniones: primeramente, porque se ocultan los unos y se 
manifiestan las otras, en razón de que aquéllos dividen, y éstas reúnen: y en segundo 
lugar, porque los intereses varían en cada individuo según su situación, su gusto y 
sus circunstancias, en lugar de que las opiniones son las mismas o aparecen serlo 
en todos aquellos que las profesan; en fin, en que cada uno no puede dirigirse 
sino a sí mismo por el cálculo. de sus intereses, pero cuando quiere empeñar los 
otros a que sigan su opinión, se ve precisado a presentarla de un modo que haga 
ilusión a los demás sobre sus verdaderas miras. Quitad el velo a la falsa opinión 
que él quiere establecer, y le despojareis de [21] su fuerza principal; aniquilareis 
los medios de influencia que podrá tener en los que le rodean; haréis pedazos el 
estandarte que él quiere levantar, y disipareis su ejército.

En el día de hoy sé muy bien que ya no se quieren refutar las ideas que se tratan 
de combatir, mirando con igual aversión todas las teorías, sean las que quieran: se 
ha declarado toda especie de metafísica fuera de examen; pero las declamaciones 
contra éste y las teorías me han parecido siempre indignas de los hombres que 
piensan. Ellas traen consigo un doble peligro, porque no tienen menos fuerza 
contra la verdad que contra el error, porque propenden a ajar la razón, a poner 
en ridículo nuestras facultades intelectuales, a desacreditar la parte más noble de 

45  Nota del editor: Estos cuatro párrafos que distingo con paréntesis cuadrados ([]) fueron 
omitidos por Bello en su Curso de 1830 (a pesar de que estaban en la traducción de López de 
1820).

46  Nota del editor: Aquí Constant incluye en 1818 la siguiente nota al pie: “Principes de 
Politique, p. 14-32” la que es indicativa de que hasta aquí llegaba el texto de los Principes de 
1815 y que lo que sigue es nuevo. Esta nota no la incluye López en su traducción de 1820. 
Véase nota siguiente. Coincidentemente, hasta aquí llega la transcripción de Bello, de 1830.



Alejandro Vergara Blanco564  REHJ. XLVII (2025)

nosotros mismos, y porque no tienen en fin la ventaja que se les quiere atribuir. 
Apartar con desprecio o comprimir con violencia las opiniones que se creen peli-
grosas, no es sino suspender momentáneamente sus consecuencias, multiplicando 
su influencia para en adelante. Es necesario no dejarse engañar por el silencio, ni 
tomar éste por un consentimiento; porque aun cuando pase mucho tiempo, si 
no se da un convencimiento de razón, el error está siempre dispuesto a aparecer 
en el instante mismo que se le desencadena, y saca entonces la ventaja de la opre-
sión misma que ha [22] experimentado. Convengamos en que el pensamiento 
solo puede combatir al pensamiento; cuando el poder lo reprime, no solamente 
se choca contra la verdad sino también contra el error, que solo se le desarma 
refutándolo. Todo lo demás es un charlatanismo grosero renovado de siglo en 
siglo para utilidad de unos y para la desgracia y vergüenza de otros.

A la verdad, si el desprecio del pensar hubiese podido preservar a los hombres 
de los peligros que por él pueden amenazarles, habrían recogido mucho tiempo 
hace el beneficio de este preservativo tan vociferado. El desprecio de este noble 
ejercicio no ha sido un descubrimiento, ni es una idea nueva el apelar siempre a 
la fuerza, el constituir un pequeño número de privilegiados en perjuicio de todos 
los demás, el considerar la razón de éstos como superflua, y el declarar sus medi-
taciones ocupación odiosa y funesta. Desde los godos hasta nosotros hemos visto 
observar este sistema: en tan largo tiempo, no se ha cesado de declamar contra 
la metafísica y las teorías; y sin embargo éstas se han visto siempre aparecer con 
ventaja. Antes de nosotros se ha dicho que la igualdad no era sino una quimera, 
una abstracción vana y una teoría vacía de sentido. Se ha llamado ilusos y facciosos 
a los hombres que trataban de definirla [23] para separar de ella las exageraciones 
que la desfiguran, y se ha vuelto a atacar una y otra vez a la igualdad mal defi-
nida. Los jacobinos y los revolucionarios de estos tiempos han abusado de esta 
teoría precisamente porque había sido proscripta en lugar de rectificarse; prueba 
incontestable dé la insuficiencia de los medios que han tomado los enemigos de 
las ideas abstractas para libertarse de sus ataques, y preservar, como decían ellos, 
la especie ciega y estúpida que pretendían gobernar. Pero el efecto de tales medios 
es solo momentáneo. Cuando las falsas teorías han extraviado a los hombres, han 
dado acogida en su ánimo a los lugares comunes contra ellas, unos por cansarse, 
otros por interés, y el mayor número por imitar. Pero cuando se han visto libres 
de sus terrores, o han vuelto a entrar en sí mismos, han llegado a conocer que la 
teoría no es una cosa mala en sí misma; que ésta no es sino la práctica reducida 
a reglas por la experiencia, y que la misma práctica no es tampoco sino la misma 
teoría aplicada. Llegan con el tiempo a conocer que la naturaleza no les ha dotado 
de su razón para que fuese muda o estéril, y se avergüenzan de haber abdicado 
aquello que constituía la dignidad de su ser. Vuelven a tomar otra vez las mismas 
teorías; y si por desgracia no se han rectificado, las adaptan con todos [24] sus 
vicios, siendo arrastrados de nuevo por las mismas a todos los extravíos que poco 
antes los habían separado de ellas. Pretender que porque las teorías tienen unos 
grandes riesgos, es necesario renunciar a todas, equivale a quitar a los hombres el 
remedio más seguro contra estos peligros; es decir, que porque el error es funesto, 
es necesario renunciar para siempre a la investigación de la verdad.



565Andrés Bello editor de Benjamin Constant: Fragmentos…

Es pues útil el combatir con raciocinios justos los defectuosos, y lo es el opo-
ner a la falsa metafísica la verdadera: obrando de este modo, se hace un beneficio 
mucho mayor a la especie humana, que el que le prestan aquellos que la quieren 
dominar en silencio, que dejan como en legado a la posteridad cuestiones inde-
cisas, y que con una prudencia rígida y sospechosa agravan los inconvenientes de 
las ideas erróneas en el hecho de no permitir su examen47.]

[24-25]
Observaciones [de López] 
Señala que la Constitución Política de la Monarquía, dice, en su art.3° del 

título 1°, capítulo 1°, que: “La soberanía reside esencialmente en la Nación, y 
por lo mismo pertenece a esta exclusivamente el derecho de establecer sus leyes 
fundamentales”.

Dos textos de interés en el volumen III

Además de las erratas (las que, como digo antes, en nota, Bello atendió) hay 
dos documentos que López incorpora en su volumen tres:

1) En este volumen III, de 1820, pp.53-91, incluye su famoso Discurso 
pronunciado por Constant en el Ateneo de París en 1819: De la libertad de los 
antiguos comparada con la de los modernos.

2) Al final de ese volumen III, en sus pp.251-252, incluye López la siguiente 
correspondencia (lo que da verosimilitud a la autorización de Constant para 
traducir su obra):

i) Carta de López
CARTA DEL EDITOR / á / Mr. BENJAMIN CONSTANT, / CONSEJERO DE 

ESTADO EN PARÍS.
Señor:
(…) [M]e he determinado de dar en español vuestro Curso de Política constitucional, 

haciendo sobre él las observaciones relativas a España en la forma que veréis por ese Pros-
pecto, que tengo el honor de poner en vuestra mano.

No sé, Señor, si mis cortas luces acaso harán notar grandes vacíos en la obra que publico, 
ni si faltaré en haber unido y combinado vuestros Principios de política del año de 1815 con 
el Curso que habéis escrito en los años 1818 y 19: sólo os digo que en esta operación he 
procurado seguir el espíritu manifestado en vuestra segunda obra, y que únicamente se ha 
tomado de la primera aquello que en ésta no se hallaba tratado ; es decir, que he adaptado 
tan solo los principios de las materias que Vos nos presentáis. La traducción es fiel, como 
veréis, aunque libre; los principios en nada se han alterado; y lo que podrá achacárseme 
a lo más será si en las Observaciones de España no lleno mi propósito, o si al lado de las 
vuestras parecen lo que son; a saber, cosa muy inferior (…).

Señor, vuestro muy atento servidor.

47  Nota del editor: Estos cuatro párrafos finales del capítulo primero, que dejo entre paréntesis 
cuadrados ([]), fueron omitidos por Bello en su Curso de 1830, pero estaban en la traducción 
de López de 1820 y habían sido agregados por Constant en 1818; no estaban en la edición 
original de los Principios de 1815.



Alejandro Vergara Blanco566  REHJ. XLVII (2025)

Marcial Antonio López
Madrid, 26 de mayo de 1820.

ii) Carta de Constant 
RESPUESTA / de / Mr. BENJAMIN CONSTANT AL EDITOR.
Señor:
He recibido con el mayor reconocimiento vuestra carta y el anuncio de la traducción 

de mi Curso de política constitucional, que Vos me habéis hecho el honor de, emprender. Si 
la España constitucional puede encontrar algunas ideas útiles en mis obras, yo me daré la 
enhorabuena muy sinceramente; pues que en todos mis trabajos no me he propuesto otro 
objeto que el indicar lo que una larga experiencia y un estudio continuado de los diversos 
resortes de los gobiernos me han enseñado a considerar como digno de desearse, o como 
peligroso para aquella libertad pacífica y regular que debe estar en los intereses y votos de 
todos. La España promete a la Europa un grande ejemplo por su moderación y su respeto 
a los poderes constitucionales y demás derechos populares. Ella se aprovechará sin duda de 
las faltas que sus vecinos han podido cometer durante una larga y violenta lucha; y como 
es de esperar que la libertad tío encuentre los misinos obstáculos, será sin duda garantida 
de caer en los mismos errores y excesos en que han incurrido aquéllos.

Recibid, Señor, mis respetos y la seguridad de mi más alta consideración.
París, 29 de junio de 1820.
Benjamín Constant

Acerca del artículo

Notas de conflictos de interés. El autor declara no tener ningún conflicto de 
interés acerca de la publicación de este trabajo.

Contribución en el trabajo. En la confección de este trabajo el autor desempeñó 
todos los roles previstos en Contributor Roles Taxonomy (CrediT). 


