
569

Revista de Estudios Histórico-Jurídicos
[Discursos]

XLVII (Valparaíso, Chile, 2025)
[pp. 569-582]

*  Lección magistral, revisada y anotada, pronunciada en la Facultad de Derecho de la 
Pontificia Universidad Católica de Chile el día 14 de mayo de 2025 con ocasión de la ceremonia 
de inauguración del año académico.

doi.org/10.4151/ISSN.07176260-Num.47-Fulltext.1359

Derecho global y Cristianismo*

Hacia un iuris et amoris universalis ordo

[Global Law and Christianity: Towards a Universal Order of Law and Love]

Rafael Domingo Oslé 
Catedrático de la Universidad de Navarra

Resumen

La interconexión entre el cristianismo y 
el derecho global se presenta como un tema 
crucial. Esta reflexión se centra en las con-
tribuciones de los papas recientes, quienes 
han abogado por una gobernanza global que 
garantice el bien común universal. A través 
de la dignidad humana, la solidaridad y la 
necesidad de un orden jurídico que tras-
cienda las fronteras nacionales, se propone 
establecer un derecho global que aborde los 
desafíos contemporáneos, como el cambio 
climático y la pobreza. La propuesta no 
busca crear un estado mundial, sino facilitar 
una colaboración efectiva entre naciones 
para lograr una justicia que promueva la paz 
y la felicidad para todos, fundamentada en 
los principios cristianos de amor y verdad.

Palabras clave

Amor – Cristianismo – derecho global 
– gobernanza global – justicia. 

Abstract

The interconnection between Christi-
anity and global law emerges as a signifi-
cant theme. This reflection highlights the 
contributions of recent Popes who have 
championed the need for global governance 
to ensure the universal common good. 
Emphasizing principles such as human 
dignity, solidarity, and the necessity of a 
legal framework that transcends national 
boundaries, the discussion advocates for 
the establishment of global law to tackle 
pressing contemporary challenges like 
climate change and poverty. The objective 
is not to create a world state, but to foster 
effective collaboration among nations to 
achieve justice that promotes peace and 
happiness for all, rooted in Christian values 
of love and truth.

Key Words

Christianity – global governance – 
Global law – justice – Love. 

Recibido: 10 de julio 2025 | Aceptado: 30 de noviembre 2025 | Publicado: 31 de 
diciembre 2025

https://derecho.uc.cl/images/libro_ceremonia_inauguracion_2025.pdf


Rafael Domingo Oslé570  REHJ. XLVII (2025)

Discurso

Es un verdadero honor para mí impartir la lección inaugural de este nuevo 
curso académico en la Facultad de Derecho de la Pontificia Universidad de Chi-
le, reconocida como uno de los centros académicos más prestigiosos del ámbito 
hispanohablante. Hay dos razones que hacen este momento aún más especial: 
en primer lugar, he tenido el privilegio de colaborar estrechamente con algunos 
profesores excelentes del claustro de esta casa de estudios a lo largo de los años. 
En segundo lugar, me enorgullece unirme a un selecto grupo de figuras ilustres 
como John Finnis, Adrian Vermeule y Marta Cartabia, quienes han impartido 
esta lección magistral en ediciones anteriores. Confío en poder estar a la altura 
de tan alta expectativa.

El tema que he elegido para la lección de hoy es la interconexión entre el 
cristianismo y el derecho global, dos realidades que han capturado mi atención 
en los últimos años, especialmente durante mi prolongada estancia en los Esta-
dos Unidos. La pregunta que intentaré responder es la siguiente: ¿qué aporta el 
cristianismo, si algo, a la emergente idea del derecho global?1.

Para abordar esta cuestión, comenzaré contextualizando la idea de derecho 
global; luego me referiré a la contribución de los papas recientes, especialmente 
Juan XXIII y Benedicto XVI, a la consecución de este ideal y finalizaré analizando 
los pilares del derecho global, que coinciden con principios fuertemente arraigados 
en la tradición cristiana.

1. Anhelo de paz mundial
El anhelo de una comunidad humana universal, en la que reine la paz perpetua 

y la felicidad, ha sido durante siglos un sueño compartido por filósofos, juristas 
y poetas. La perspectiva cosmopolita de los estoicos, la aspiración romana hacia 
un imperio sin fronteras, el ideal cristiano de un mundo unido por la caridad, 
el deseo de Dante por una monarquía universal y la propuesta kantiana de una 
paz global, entre otras visiones, han moldeado a lo largo del tiempo un creciente 
sentido de que todos los seres humanos pertenecemos a una misma comunidad 
global. Este sueño, aunque a veces distante, sigue inspirando a generaciones en 
la búsqueda de un futuro donde la solidaridad y la paz prevalezcan sobre las 
diferencias culturales y nacionales.

A partir del contacto europeo con las Américas a finales del siglo XV, juristas 
y teólogos, en particular de la Escuela de Salamanca, comenzaron a explorar las 
implicaciones jurídicas y morales del potencial desarrollo de una comunidad 

1   Sobre derecho global, Domingo, Rafael, Qué es el derecho global (Madrid: Consejo General 
del Poder judicial, 2008, 6 ed. Lima: Universidad de Lima, 2016); Cassesse, Sabino, Il Diritto 
globale (Torino:  Giulio Einaudi Editore, 2009); Domingo, Rafael, The New Global Law (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2010), Teitel, Ruti G., Humanity’s Law (Oxford: Oxford 
University Press, 2011); Walker, Neil, Intimations of Global Law (Cambridge: University Press, 
2015) y Lang, Anthony F. – Wiener, Antje (eds), Handbook on Global Constitutionalism (2ª ed. 
Cheltenham: Edward Elgar Publishing, 2023). Sobre derecho global y cristianismo, Domingo, 
Rafael – Witte, John, Jr (eds), Christianity and Global Law (London: Routledge, 2020).

https://www.marcialpons.es/editoriales/giulio-einaudi-editore/366/


571Derecho global y Cristianismo

global. El colapso de la sociedad internacional tras la devastadora pérdida de casi 
sesenta millones de vidas durante la Segunda Guerra Mundial puso de manifiesto 
las deficiencias del sistema jurídico internacional que había surgido en Westfalia 
y se había consolidado en Utrecht, un sistema marcado por su carácter colonial.

Este orden internacional se sustentaba en Estados nacionales soberanos, los 
únicos sujetos reconocidos por el derecho internacional, y concebía la guerra 
como una solución jurídica apropiada para resolver conflictos, una vez agotados 
los esfuerzos diplomáticos. La Declaración Universal de los Derechos Humanos 
representó un hito significativo, al promover un derecho internacional no solo 
al servicio de la satisfacción de intereses estatales, sino también promotor de un 
auténtico espíritu de fraternidad universal.

A finales del siglo XX y, sobre todo, en el siglo actual, hemos presenciado un 
rápido aumento de la interdependencia mundial, fenómeno que denominamos 
“globalización”. Esta interconexión ha transformado los ideales utópicos de 
comunión humana y paz perpetua en imperativos políticos ineludibles. En el 
mundo globalizado de hoy, ninguna comunidad política, ya sea local, nacional 
o supranacional, puede considerarse completamente autosuficiente ni capaz de 
garantizar una justicia global integral. Sin justicia, no puede reinar la paz, ni la 
libertad ni la felicidad ni el desarrollo. La globalización nos ha revelado que exis-
ten necesidades de justicia fundamentales que solo pueden satisfacerse de forma 
eficiente a nivel global.

El desafío contemporáneo de solucionar globalmente los problemas que 
aquejan a la humanidad no es simplemente una opción moral, sino un verdadero 
imperativo ético y político con importantes repercusiones jurídicas. Cuestiones 
globales como el terrorismo internacional, el tráfico de armas, la guerra, el hambre, 
la pobreza, la corrupción política y económica, así como los problemas ambien-
tales, no pueden ser abordadas con eficacia por gobiernos nacionales actuando de 
forma aislada o por una comunidad de Estados donde el interés propio prevalece 
sobre el bienestar colectivo.

En su complejidad, la comunidad internacional se asemeja a una hidra, la 
mítica criatura con múltiples cabezas, donde cada cabeza representa un Estado 
soberano. Esta estructura y su forma de gestión han quedado completamente 
desactualizadas, a pesar de los avances significativos que ha experimentado el dere-
cho internacional en las últimas dos décadas. La colaboración y una visión global 
son fundamentales para enfrentar estos desafíos de manera eficaz y significativa.

Ante este contexto, es fundamental considerar la implantación de un derecho 
global o derecho de la humanidad, en realidad ya emergente, que regule aquellos 
aspectos de nuestra vida que solo pueden ser abordados de manera colectiva. No 
se trata de establecer un Estado mundial, lo cual minaría la vida política de los 
pueblos, sino de proporcionar una solución política y jurídica integral a los retos 
globales.

2. Los papas y el derecho global
Todos los papas desde san Juan XXIII hasta Francisco han insistido, con 

mayor o menor intensidad, en el imperativo moral de una gobernanza global 



Rafael Domingo Oslé572  REHJ. XLVII (2025)

que armonice la satisfacción de las necesidades globales y proteja el llamado bien 
común universal.

Fueron proféticas las palabras del papa Bueno en su influyente encíclica Pa-
cem in Terris, de 1963: “Y como hoy el bien común de todos los pueblos plantea 
problemas que afectan a todas las naciones, y como semejantes problemas sola-
mente puede afrontarlos una autoridad pública cuyo poder, estructura y medios 
sean suficientemente amplios y cuyo radio de acción tenga un alcance mundial, 
resulta, en consecuencia, que, por imposición del mismo orden moral, es preciso 
constituir una autoridad pública general”2.

El planteamiento de Juan XXIII es contundente: hay un bien común universal 
que no puede ser garantizado únicamente por las autoridades nacionales, tal como 
se ha venido haciendo. Por lo tanto, desde una perspectiva moral, constituye una 
exigencia crear una auténtica autoridad mundial que asuma esta responsabilidad. 
Esta autoridad no debe imponerse de manera coercitiva, sino que debe surgir 
de un consenso general entre todas las naciones, por tratarse de una obligación 
moral compartida.

El Papa sostiene que tal autoridad debe “desempeñar eficazmente su fun-
ción” y que “es menester que sea imparcial para todos, ajena por completo a los 
partidismos y dirigida al bien común de todos los pueblos”3. Aunque su discurso 
ofrece una perspectiva moral, también conlleva implicaciones jurídicas, debido a 
la interconexión de todas las dimensiones de la realidad. Así como el deber moral 
de educar demanda la instalación de instituciones educativas, o el deber moral 
de impartir justicia implica el establecimiento de tribunales, el deber de abordar 
problemas globales requiere la instauración de un sistema de gobernanza global 
capaz de llevar a cabo esa tarea.

El 4 de octubre de 1965, todavía sin finalizar el Concilio Vaticano II, retomó 
Pablo VI esta misma idea en su Discurso a los representantes de los Estados en 
Naciones Unidas: “Vuestra vocación es confraternizar, no con algunos pueblos 
sino con todos los pueblos. ¿Difícil empresa? Sin duda alguna. Pero esa es la 
empresa, tal es vuestra muy noble empresa. ¿Quién no es capaz de vislumbrar 
la necesidad de llegar así, progresivamente, a establecer una autoridad mundial 
que esté en condiciones de actuar eficazmente en el plano jurídico y político?”4.

La constitución pastoral Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II, de 7 de 
diciembre de 1965, dio el espaldarazo doctrinal a la propuesta de Juan XXIII, 
seguida por Pablo VI. Sin referirse propiamente a una autoridad pública mundial 
(una expresión un tanto confusa que podía fácilmente ser malinterpretada), el 
documento se refería a un ordenamiento global: “Dados los lazos tan estrechos 
y recientes de mutua dependencia que hoy se dan entre todos los ciudadanos y 
entre todos los pueblos de la tierra, la búsqueda certera y la realización eficaz del 
bien común universal exigen que la comunidad de las naciones se dé a sí misma 
un ordenamiento que responda a sus obligaciones actuales, teniendo particu-

2  Juan XXIII, Pacem in Terris, de 11 de abril de 1963, número 137. 
3  Juan XXIII, cit. (n. 3) número 138.
4  Pablo VI, Discurso a los representantes de los Estados en Naciones Unidas, de 4 de octubre 

de 1965, número 8.



573Derecho global y Cristianismo

larmente en cuenta las numerosas regiones que se hallan aún hoy en estado de 
miseria intolerable”5.

Pablo VI volvió a insistir sobre este tema en su encíclica Populorum progressio, 
de 26 de marzo de 1967, donde expuso de forma abierta la necesidad de un orden 
jurídico y político mundial para abordar los asuntos globales: “Esta colaboración 
internacional tiene vocación mundial y requiere unas instituciones que la pre-
paren, la coordinen y la rijan hasta construir un orden jurídico universalmente 
reconocido”6.

Veinte años después, Juan Pablo II se refirió a la misma cuestión en su encíclica 
Sollicitudo rei socialis, de 1987, pero apelando a la “solidaridad universal”7. Además, 
en su encíclica Centessimus annus, de 1991, tras la finalización de la Guerra Fría, 
vislumbró una suerte de imperio de la legalidad global o global rule of law. Estas 
fueron las palabras del papa polaco: “Así como dentro de cada Estado ha llegado 
finalmente el tiempo en que el sistema de la venganza privada y de la represalia ha 
sido sustituido por el imperio de la ley, así también es urgente ahora que semejante 
progreso tenga lugar en la Comunidad internacional”8. 

El mayor avance intelectual desde la llamada doctrina social de la Iglesia se 
produjo con Benedicto XVI, en su encíclica Caritas in veritate, de 29 junio 2009. 
En ella, escribió el sabio papa bávaro: “Para gobernar la economía mundial, para 
sanear las economías afectadas por la crisis, para prevenir su empeoramiento y 
mayores desequilibrios consiguientes, para lograr un oportuno desarme integral, 
la seguridad alimenticia y la paz, para garantizar la salvaguardia del ambiente y 
regular los flujos migratorios, urge la presencia de una verdadera autoridad política 
mundial […]. Esta Autoridad deberá estar regulada por el derecho, atenerse de 
manera concreta a los principios de subsidiaridad y de solidaridad, estar ordenada 
a la realización del bien común, comprometerse en la realización de un auténtico 
desarrollo humano integral inspirado en los valores de la caridad en la verdad. Dicha 
Autoridad, además, deberá estar reconocida por todos, gozar de poder efectivo 
para garantizar a cada uno la seguridad, el cumplimiento de la justicia y el respeto 
de los derechos. Obviamente, debe tener la facultad de hacer respetar sus propias 
decisiones a las diversas partes, así como las medidas de coordinación adoptadas 
en los diferentes foros internacionales […]. El desarrollo integral de los pueblos 
y la colaboración internacional exigen el establecimiento de un grado superior de 
ordenamiento internacional de tipo subsidiario para el gobierno de la globaliza-
ción, que se lleve a cabo finalmente un orden social conforme al orden moral, así 
como esa relación entre esfera moral y social, entre política y mundo económico 
y civil, ya previsto en el Estatuto de las Naciones Unidas”9.

El papa Benedicto puso así los mimbres de este nuevo derecho global que, 
en muchos aspectos, coincide con lo expuesto, poco antes de la publicación de la 

5  Constitución pastoral Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II, de 7 de diciembre de 
1965, número 84.

6  Pablo VI, Populorum progressio, de 26 de marzo de 1967, número 78.
7  Juan Pablo II, Sollicitudo rei socialis, de 30 de diciembre de 1987, número 45.
8  Juan Pablo II, Centessimus annus, de 1 de mayo de 1991, número 52.
9  Benedicto XVI, Caritas in veritate, de 29 junio 2009, número 67.



Rafael Domingo Oslé574  REHJ. XLVII (2025)

encíclica, en mi libro ¿Qué es el Derecho global?10. Se trata de un orden jurídico, 
basado en los principios de solidaridad, subsidiariedad, acordado, no impuesto, 
con jurisdicción vinculante y complementaria sobre aspectos del bien común 
global que no puedan resolverse sino globalmente (bienes públicos globales), de 
carácter participativo y nacido de un gran acuerdo de las naciones. Este derecho 
global (o grado superior de ordenamiento) vendría a ser una exigencia moral del 
desarrollo integral de los pueblos y del principio de cooperación internacional y 
solidaridad universal. La implantación del derecho global exige una refundación 
de Naciones Unidas. El nombre que he propuesto para esta novación institucional 
es Humanidad Unida.

El papa Francisco, en la encíclica Fratelli tutti, de 3 de octubre de 2020, 
fundamenta este orden mundial en la fraternidad universal, idea central de su 
pensamiento. En ella nos recuerda algo importante, aunque ya sabido: la autoridad 
mundial puede tomar la forma de organizaciones mundiales eficaces que tengan 
como cometido salvaguardar aspectos concretos del bien común mundial11.

La responsabilidad que nace de la humanidad por el cuidado de la Tierra es 
también solidaria. El papa Francisco lo ha dejado escrito en su encíclica Laudato 
si’, de 24 de mayo de 2015, y en su exhortación apostólica Laudate Deum, de 4 
de octubre de 2023. Todos y cada uno de los habitantes de la Tierra tenemos la 
responsabilidad de cuidar el planeta lo mejor que podamos y dejarlo a las gene-
raciones futuras en las mejores condiciones posibles (principio de sostenibilidad). 
Naturalmente, esta responsabilidad se acrecienta en la parcela de la Tierra que cada 
uno siente más propia (patria), pero esta responsabilidad compartida es global y 
total, pues lo que pasa en un sitio afecta al otro.

3. Principios jurídicos fundantes de la comunidad jurídica global
Inspirado en estos documentos papales, considero que los siguientes principios 

jurídicos sirven para justificar la transformación de la comunidad internacional 
de Estados nacionales soberanos en una comunidad humana global. Dado el 
arraigo de estos principios en las tradiciones jurídicas occidentales, he optado por 
emplear términos en latín para referirme a ellos: dignitas (dignidad), usus (uso), 
necessitas (necesidad), bonum commune (bien común) y solidaritas (solidaridad). 
Cada uno de estos cinco principios puede, por sí solo, legitimar la instauración 
de esta nueva comunidad y ofrecer una perspectiva propia.

El principio de dignitas establece la intrínseca conexión entre la humanidad 
como tal y el derecho global, llamado a ordenar esta relación. El principio del 
usus subraya la relación indivisible entre la humanidad y nuestro planeta, que es 
el hogar de nuestra especie. El principio de necessitas fundamenta la existencia de 
un marco jurídico vinculante que trasciende el simple consenso. El principio del 
bonum commune defiende la protección del bien común global, como elemento 
constitutivo de la comunidad humana. Finalmente, el principio de solidaridad 
establece la responsabilidad compartida por la humanidad de afrontar desafíos 

10  Domingo, Qué es el Derecho Global, cit. (n. 2).
11  Cfr. Francisco, Fratelli tutti, de 3 de octubre de 2020, número 172.



575Derecho global y Cristianismo

globales, como la pobreza y el cambio climático, y promueve una visión integral 
del bien común universal.

Estos cinco principios del derecho global difieren de los cinco principios que 
apoyan a la comunidad internacional actual: el principio de dignidad se opone al 
principio de soberanía nacional excluyente; el principio de usus se opone al prin-
cipio de propiedad dominical sobre la tierra (dominium), el principio de necesidad 
se opone al principio de consensualidad (consensus) como fuente exclusiva de 
obligaciones, el principio de bien común se contrapone al principio de fragmen-
tación territorial, y el principio de solidaridad se opone al principio del interés 
estatal, que prioriza los propios intereses nacionales sobre las exigencias globales.

4. La dignidad, fundamento del derecho global
Si el derecho internacional se basa en la soberanía de los Estados, el dere-

cho global se funda en la dignidad de la persona. Si en el centro del derecho 
internacional está el Estado-nación; en el centro del derecho global se halla la 
persona humana. La dignidad es el principio que protege el estatus ontológico 
de cada persona, caracterizado por ser único, irrepetible y permanente. Por eso, 
la dignidad es más que un bien jurídico o un valor moral, pues toca lo jurídico, 
lo moral, lo ético, lo social y lo religioso; a decir verdad, todas las dimensiones 
de la persona humana12.

El Cristianismo potencia la dignidad en su dimensión trascendente. Cerrada 
a la trascendencia, la dignidad puede reducirse fácilmente a un yo sustancial 
subjetivo, a una pura capacidad de autonomía racional, a un mero respeto de sí 
mismo como condición necesaria para vivir bien y asumir las responsabilidades 
morales, o a un simple derecho a ser reconocido como sujeto de derechos. En el 
peor de los casos, puede transformarse en un concepto formal, vacuo y sin una 
función específica en el ámbito global debido a su calculada ambigüedad. Y cuan-
do la idea de dignidad humana se debilita, el sistema internacional de derechos 
humanos se tambalea.

Debido a que la dignidad es inherente a todos los seres humanos, la responsa-
bilidad de proteger la dignidad recae principal y solidariamente en cada persona 
humana, y solo en segundo lugar en el Estado-nación. Por consiguiente, no hay 
razones para restringir la protección jurídica de la dignidad, y su más importante 
expresión, los derechos humanos, con límites nacionales y supranacionales. La 
dignidad debe ser protegida en todos los ámbitos del derecho, incluido el espacio 
jurídico global. Esta protección global de la dignidad humana tiene que empezar, 
empíricamente hablando, con los llamados “derechos humanos básicos”, es decir, 
los derechos cuya protección es esencial para el goce de los otros derechos13.

12  Sobre dignidad, véase ahora Spaemann, Robert Love and the Dignity of Human Life: On 
Nature and Natural Law (Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans 2011); McCrudden, 
Christopher (ed.), Understanding Human Dignity (Oxford: Oxford University Press, 2014); 
Waldron, Jeremy, Dignity, Rank, and Rights (Oxford: Oxford University Press, 2015); Rosen, 
Michael Dignity: Its History and Meaning (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2018).

13  Sobre dignidad y derechos humanos, véase Witte, John, Jr –Alexander, Frank (eds.), 
Christianity and Human Rights (Cambridge: Cambridge University Press 2010). Una vision 



Rafael Domingo Oslé576  REHJ. XLVII (2025)

5. El usus de la tierra
El segundo principio que justifica la instauración de una verdadera comunidad 

humana global es la peculiar relación jurídica que vincula a la humanidad con 
su hogar: la tierra. Esta relación, que he llamado “usus de la tierra”, es anterior y 
más profunda que la relación de dominio entre cada Estado soberano y su propio 
territorio, y exige la instauración de una particular comunidad humana jurídica 
que abarque a todos los habitantes de la tierra.

Tradicionalmente, los juristas aplicaron a los lotes de tierra la doctrina jurí-
dica romana de la propiedad privada (dominium) y sus diferentes modalidades 
de adquisición. La doctrina romana sobre el dominium se volvió fundamental 
para los teóricos del derecho internacional clásico ya que el sujeto principal del 
derecho internacional, el Estado-nación, no puede existir sin un territorio. La 
nueva teoría de la soberanía que apareció por vez primera en la obra Les six livres 
de la République (1576), escrita por Jean Bodin, fue fuertemente asociada con el 
derecho romano, en especial por Alberico Gentili (1552-1608), un gran admirador 
del Corpus iuris justinianeo y de las teorías de Bodin.

De acuerdo con esta doctrina, así como el propietario romano (dominus) tenía 
el derecho de usar, disfrutar, poseer y disponer sobre las cosas de la manera más 
absoluta, el Estado soberano también tiene un derecho absoluto y exclusivo sobre 
su propio territorio, que abarca una porción definida de la superficie de la tierra, 
las aguas territoriales, y la atmósfera. Estos Estados-nación, como propietarios 
únicos y absolutos de sus respectivos territorios, gozan del poder de hacer cuanto 
quisieran dentro de los límites de sus fronteras.

Gracias al fenómeno de la globalización y a la expansión de nuestro conoci-
miento científico acerca de la tierra, los juristas estamos ahora más capacitados para 
determinar la naturaleza jurídica de la relación entre la tierra y la humanidad. Por 
un parte, la globalización afecta a esta relación al aumentar la interdependencia 
territorial y limitar la soberanía estatal. Por otra, el conocimiento científico permite 
esclarecer el contenido de la relación planeta-Estado, ya que los derechos de un 
propietario dependen de la naturaleza de la cosa poseída.

El rol de la tierra es único debido a que la humanidad la necesita para sobrevivir 
como especie, al menos por el momento. Por esta razón, es llamada con acierto 
“madre tierra”. La tierra es una unidad indivisible que requiere una explotación 
necesariamente solidaria mediante derechos preferenciales de uso y posesión, pero 
no exige una división permanente o absoluta entre copropietarios. Por otra parte, 
la relación jurídica entre toda la humanidad y la tierra tampoco es una relación de 
propiedad absoluta (dominium) sino una relación solidaria de uso (usus).

Aquí se debe entender usus en oposición a dominium14. Dominium se refiere 
a la propiedad plena y absoluta. Sin embargo, el usus comprende el derecho de 
usar o disfrutar una cosa ajena sin alterar su naturaleza, porque el usuario no es 
un propietario. En este sentido, cualquier acto de protección ambiental, admi-

distinta ofrece Moyn, Samuel, Christian Human Rights (Philadelphia: University of Pennsylva-
nia Press, 2005); y Moyn, Samuel, “Christianity and Human Rights”, en Domingo – Witte 
(eds), cit. (n. 2) 323-336.

14  Sobre este tema, D’Ors, Álvaro, La posesión del espacio (Madrid: Civitas, 2016).



577Derecho global y Cristianismo

nistración o disfrute, siempre y cuando no altere la naturaleza de la cosa misma 
(res) sino solo lo que la cosa produzca (fructus), como también la possessio tem-
poral o permanente en su más sentido general, es genéricamente un usus. El usus 
solo excluye aquellos actos que implican una propiedad absoluta sobre la tierra 
(dominium), esto es cualesquiera actos de disposición (habere), y, por supuesto, 
de abuso (abusus), como por ejemplo disponer de bombas atómicas o nucleares.

La distribución necesaria de la tierra entre las comunidades políticas no se con-
sigue mediante la propiedad absoluta o soberanía absoluta, sino mediante el usus. 
¿Por qué? En primer lugar, porque, como hemos dicho, la humanidad depende 
tanto de la tierra que no podría sobrevivir separada de ella. Por consiguiente, la 
humanidad no posee capacidad de disposición sobre la tierra. La enajenación de 
la tierra tampoco es posible debido a que no habría una contraparte de la huma-
nidad que pudiera recibir el bien enajenado. Sin capacidad de disposición, no hay 
propiedad absoluta. En segundo lugar, porque la tierra, al constituir una unidad 
interdependiente solidaria, forma un todo indivisible. Por eso, toda división de 
la tierra entre diferentes esferas de propiedad absoluta o soberanía plena altera 
substancialmente la naturaleza de la propia tierra.

El usus de la tierra garantiza a cada ser humano el derecho de usar el planeta 
como un hogar y a cada pueblo o nación le reconoce un derecho preferente al 
uso de su territorio. Ahora bien, este uso no es soberano ni excluyente, por no 
ser dominical. Por otra parte, cada ser humano, como “usuario” de la tierra, se 
convierte en un miembro de una sola comunidad que tiene el derecho y el poder 
de gobernar y administrar este usus de la tierra. Esta communio in usu requiere 
el reconocimiento de la humanidad como una comunidad jurídica autónoma.

La doctrina del usus de la tierra tiene implicaciones jurídicas importantes 
en materia de migración. Por ejemplo, como usuario, cada ser humano tiene 
el derecho moral (naturalmente no absoluto) a decidir en qué parte del planeta 
desarrollará su existencia, y de cambiarse de lugar cuando sea conveniente para 
la búsqueda de su felicidad. Este derecho quedará fuertemente limitado por las 
necesidades de cada comunidad política, pero como tal derecho moral existe y 
debería ser reconocido y regulado globalmente y poder ser exigido ante tribunales 
globales con jurisdicción sobre migraciones cuando un Estado arbitrariamente 
cierre sus puertas.

6. El principio de necesidad
El tercer principio que justifica la creación de una comunidad humana global 

es el de necesidad (necessitas), como fuente de derecho vinculante. La necesidad 
afecta al derecho de dos diferentes maneras. Unas veces, opera como justificación 
para apartarse del derecho ordinario. Esto ocurre con la doctrina de la necesidad 
en el derecho internacional, que se basa en la regla de que las leyes humanas no 
son aplicables cuando la necesidad impera. Sin embargo, otras veces, es la nece-
sidad la que crea el derecho legitimando nuevas obligaciones jurídicas y deberes 
vinculantes. Empleo aquí el concepto de necesidad en este sentido, aunque las 
dos implicaciones jurídicas están interconectadas. El jurista romano Modestino 
expresó muy bien este pensamiento cuando escribió, en su libro de las reglas, que: 



Rafael Domingo Oslé578  REHJ. XLVII (2025)

“todo el derecho ha sido creado mediante el consentimiento, o establecido por la 
necesidad, o confirmado por la costumbre”15.

Influido por Aristóteles, la razón aducida por Francisco de Vitoria para funda-
mentar la comunidad humana global en la necesidad fue que las causas necesarias 
son causas finales16. Desde el siglo XVII, un marcado sentido consensualista 
ha provocado cierta indiferencia hacia la clásica tripartición de las fuentes del 
derecho en consentimiento, costumbre y necesidad, y ha relegado la costumbre 
y la necesidad a un plano muy secundario. La costumbre ha logrado mantener 
cierto estatus en el ámbito internacional debido a la propia naturaleza del derecho 
internacional y a su defensa por algunos prestigiosos académicos. Es hora, sin em-
bargo, de recuperar el concepto de necesidad como fuente de derecho vinculante 
en esta era de la globalización. De entrada, porque, como bien afirmó el conocido 
catedrático de Oxford Tony Honoré: “En cuanto respecta a la comunidad global, 
la necesidad es su fundamento relevante”17.

7. El bien común universal
El cuarto principio del derecho global se centra en la existencia de un bien 

común que exige una comunidad humana global para su consecución y protección. 
Este bien común representa el propósito último de la existencia de la comunidad. 
Por eso, un bien compartido por la humanidad, que no pudiera alcanzarse dentro 
de la estructura actual de la comunidad internacional, como dijo Juan XXIII, 
justificaría la exigencia moral de establecer una nueva comunidad destinada a la 
consecución de dicho bien. La experiencia nos muestra que estos bienes u objetivos 
compartidos por la humanidad como tal existen en la actualidad. La preservación 
del medio ambiente y el cuidado de la salud mundial, la erradicación de la pobre-
za, la eliminación de conflictos bélicos, entre otros, son ejemplos de bienes que 
se pueden obtener con mayor facilidad en el contexto de una comunidad global 
fundamentada en la solidaridad que en una comunidad internacional centrada 
en intereses nacionales.

El bien común de la comunidad humana global debe considerarse solo una 
parte del bien común universal, pues la comunidad global es complementaria 
de otras comunidades que también satisfacen necesidades (ciudades, regiones, 
estados, entidades supranacionales). Por eso, este bien común de la comunidad 
humana global debe ser delimitado por una jurisdicción material que solo com-
prenda aquellos bienes públicos que afectan a toda la humanidad, que requieran 
ser gestionados globalmente y solo en la medida en que deban ser gestionados 
globalmente.

De este modo, correspondería al derecho global determinar qué bienes públicos 
y en qué medida formarían parte de ese bien común de la comunidad global. Y 
lograr su consecución, por supuesto. Estos bienes quedarían bajo el dominio jurí-

15  Modestino, libro 1 de las reglas, Digesto de Justiniano 1.3.40: “Ergo omne ius aut consensus 
fecit aut necessitas constituit aut firmavit consuetudo”.

16  Francisco de Vitoria, Sobre el poder civil, cuestión 1, artículo 1, secciones 3-6 (Madrid: 
Tecnos, 2007).

17  Honoré, Tony, Making Law Bind (Oxford: Clarendon Press 1987) 237.



579Derecho global y Cristianismo

dico de la humanidad como comunidad global (lo que he denominado reserva de 
globalidad) y no bajo la jurisdicción de otras entidades o instituciones nacionales, 
internacionales o supranacionales.

Bienes públicos globales serían, por ejemplo, la conservación del planeta 
(protección ambiental, cambio climático, etc.), y la supervivencia física de los 
seres humanos (erradicación de la pobreza, prevención de los desastres naturales 
y ayudas posteriores a los desastres, labores de reconstrucción, eliminación del 
armamento nuclear, etc.). Estos bienes públicos globales también abarcarían 
asuntos como la seguridad mundial frente al terrorismo internacional o el enjui-
ciamiento de crímenes de lesa humanidad, entre otros. Por supuesto, la protección 
de los derechos humanos sería una prioridad, pero solo en la medida que dichos 
derechos no estén suficientemente protegidos por los diversos sistemas jurídicos 
locales o nacionales.

8. La solidaridad o responsabilidad compartida
La creciente consciencia de interdependencia de la humanidad invita a pensar 

en la necesidad de otorgar carta de naturaleza jurídica a una solidaridad universal, 
es decir, una responsabilidad compartida por toda la humanidad en la consecución 
de ciertos bienes globales. Esta solidaridad universal está llamada a desempeñar 
un papel central en nuestro derecho global pues constituye un pilar esencial de 
cualquier sociedad que aspire a la justicia y la equidad18. La cooperación interna-
cional, la ayuda humanitaria y el respeto por los derechos humanos son modos 
excelentes de vivir la solidaridad. Pero esta tiene un horizonte mayor.

La solidaridad es una exigencia que se va descubriendo paulatinamente, en 
la medida en que se siente más profundamente la fraternidad humana, como ha 
explicado el papa Francisco19. Por eso, la solidaridad es una conquista de cada día, 
que exige una búsqueda del bien común y un respeto profundo de la dignidad 
de cada persona. Sin justicia, no hay solidaridad, pero la solidaridad va más allá 
de la justicia humana. La solidaridad toca la caridad y se hace más solidaria, si se 
me permite la expresión, cuanto más se aproxima a las ideas de amor, servicio y 
gratuidad.

Una solidaridad bien entendida conduce directamente a la subsidiariedad. 
Ambas constituyen las dos caras de una misma moneda. La subsidiariedad com-
plementa la solidaridad, impidiendo que esta ahogue la libertad y la responsabi-
lidad personales. Desarrollada por la doctrina social católica, la idea fundacional 
del principio de subsidiariedad radica en la prioridad ontológica de cada persona 
humana, frente a cualquier tipo de agrupación o comunidad social.

18  Sobre solidaridad, Blais, Marie-Claude, La solidarité. Histoire d’une idée (París: Éditions 
Gallimard 2007); Audier, Serge, La pensé solidariste (París: Presses Universitaires de France 2010); 
Domingo, “Christianity, Solidarity, and Law”, en Witte, John, Jr – Domingo, Rafael (eds), The 
Oxford Handbook on Christianity and Law (Oxford: Oxford University Press 2023) 831-842.

19  Francisco, Fratelli tutii, de 3 de octubre de 2020.



Rafael Domingo Oslé580  REHJ. XLVII (2025)

9. Irradiaciones de la imagen de Dios
Todos estos principios esbozados configuradores del orden global constitu-

yen en el fondo irradiaciones de la imagen de Dios, conforme a la cual todo ser 
humano, es decir, la humanidad entera, ha sido creada20. El estatus ontológico 
de haber sido creados a imagen de un Dios que es Amor21, tal y como lo entiende 
el cristianismo, constituye el fundamento ético de todas las interacciones de la 
humanidad, y pone en el centro del derecho a la persona humana, no al Estado, 
al no ser este creación divina sino humana (imago hominis).

La imagen de Dios eleva y defiende la dignidad humana a una dimensión 
trascendente, que supera con creces cualquier otra aproximación inmanente, por 
rica que sea. Estar hechos a imagen de Dios nos recuerda que el ser humano es 
único e irrepetible en el espacio-tiempo pues así fue creado y amado por Dios, 
que es único e irrepetible. La imagen de Dios nos muestra que el ser humano no 
es un accidente en la historia cósmica por más que haya nacido de una relación 
torpe, no deseada, casual o fruto de la violencia. Cada ser humano, por truculento 
y complejo que haya sido su aterrizaje en este mundo, es un todo y un fin en 
sí mismo, un regalo a la humanidad, amado por Dios desde toda la eternidad e 
invitado a vivir con Él para siempre.

Todos los seres humanos formamos una única comunidad natural de porta-
dores de la imagen de Dios, que otorga legitimidad metajurídica a la comunidad 
humana global y a su derecho específico: el derecho global. La consecuencia más 
importante de esta universalidad es que la comunidad humana global es una 
comunidad no voluntaria (no hemos elegido ser creados a imagen de Dios), sino 
necesaria. Como tal, la comunidad humana global no requiere consentimiento 
para ser miembro, y de hecho el consentimiento no es posible: ningún ser humano 
podría abandonar esta comunidad y unirse a otra, ya que ningún ser humano 
puede renunciar a la condición de ser portador de la imagen de Dios, por más 
que así lo desee.

Esta pertenencia obligatoria a la comunidad global debe equilibrarse con un 
alto grado de participación ciudadana en el proceso de toma de decisiones, y con 
la reducción al mínimo del objetivo del derecho global: la protección, como he 
dicho, de aquellos bienes específicos que necesariamente tienen que ser satisfechos 
y protegidos globalmente (bienes públicos globales).

La imagen de Dios también realza la solidaridad. Cada persona, como porta-
dora de la imagen de Dios, es responsable de la protección de toda la imagen de 
Dios, no solo en el yo individual de su propia persona, sino también en cualquier 
otro ser humano, aunque se encuentre en las Antípodas.

Así como la imagen de Dios es una sola, así también el bien es uno. Cual-
quier muro de separación entre el bien común y el particular es artificial. Por el 
contrario, los intereses individuales pueden entrar en conflicto entre sí y con el 
interés local, nacional o internacional. La razón de esta diferencia es que el interés 

20  Génesis 1: 26-27.
21  1 Juan 4: 8.



581Derecho global y Cristianismo

es siempre fragmentario. El interés común es la suma de los intereses individuales; 
es la totalidad de las particularidades, pero no la universalidad de la diversidad.

El reconocimiento del hecho ontológico de haber sido creados a imagen de 
Dios en modo alguno puede imponerse coactivamente a la sociedad ni politizarse 
convirtiéndolo en un mandato imperativo vinculante en las sociedades demo-
cráticas pluralistas. Pero sí puede erigirse en último fundamento ético, moral y 
espiritual para la protección de la persona humana.

Aunque cada ámbito de la realidad tiene sus propias reglas, la ontología de 
la imagen de Dios constituye un extraordinario apoyo de carácter trascendente 
a verdades culturales asentadas y refuerza, desde la dimensión espiritual, ciertos 
principios políticos y jurídicos inamovibles. También cumple una función de 
recordatorio social en caso de que una sociedad, llevaba por su egoísmo, se desvíe 
de su propio fin y se olvide de proteger la dignidad de cada persona humana, por 
encima de cualquier otro afán gubernativo o interés estatal.

10. Hacia un ‘iuris et amoris universalis ordo’
La plena implantación de estos cinco principios globales exige una profunda 

espiritualización de la sociedad. Por eso, en el desarrollo del derecho global, el 
cristianismo tiene mucho que decir. Benedicto XVI afirmó que este nuevo orden 
mundial debía estar informado por los valores de la caridad y la verdad (caritas 
in veritate)22. Por su parte, Francisco ha propuesto la implantación de un ordo 
amoris, siguiendo el modelo del buen samaritano, con ocasión de los problemas 
migratorios que afligen al mundo23.

El verdadero desarrollo del derecho global debe entenderse a la luz del amor 
y el perdón (es decir, el amor a quienes nos dañan). La justicia no se opone al 
amor. No existe ninguna tensión o conflicto real entre la verdadera justicia y el 
verdadero amor. Es más, el amor presupone la justicia. No hay amor sin justicia, 
ni es posible alcanzar la plenitud de la justicia sin amor. El amor que perpetra la 
injusticia es un amor malformado, afirma Nicholas Wolterstorff24. Y una justicia 
que aleja del amor es una justicia amorfa, podemos añadir. El derecho proporciona 
la plataforma necesaria para que florezca la justicia, y la justicia pone los cimientos 
para que florezca el amor. Por otra parte, el amor ennoblece la justicia y fortalece 
los ordenamientos jurídicos. Por eso, hablar de la necesidad de un ordo iuris a 
nivel mundial es hablar de un orden jurídico global fundado en el derecho y el 
amor, de un auténtico iuris et amoris universalis ordo, si se me permite el empleo 
de la lengua de los juristas antiguos.

La justicia constituye el principio fundamental de las instituciones sociales, 
al igual que la verdad lo es para los sistemas de pensamiento. Sin embargo, esta 
justicia solo cobra verdadero sentido cuando está impregnada de amor. El amor es 
esencial para evitar que el ser humano se convierta en un mero sujeto de derecho, 
desvinculado de su hechura divina. Quien intenta prescindir del amor está, en 

22  Benedicto XVI, Caritas in veritate, de 29 de junio de 2009, números 6 y 67.
23  Francisco, Carta a los Obispos de los Estados Unidos, de 10 de febrero de 2025, número 6.
24  Wolterstorff, Nicholas, Justice in Love (Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans 

2015) xvii.



Rafael Domingo Oslé582  REHJ. XLVII (2025)

realidad, buscando despojar a la humanidad de la imagen de Dios que en ella se 
refleja. Un Estado de derecho genuino debe fundamentarse en un Estado de amor. 
Por lo tanto, cualquier ordenamiento jurídico global que desestime el amor se 
condena a despojar al verdadero derecho de su esencia y a debilitar la protección 
de la dignidad integral de las personas.

En este proceso de instaurar un derecho global abierto a la trascendencia deben 
ser escuchados no sólo los juristas, sino también los filósofos y, especialmente, 
los teólogos, condenados al ostracismo desde el siglo XVI. Utilizando la misma 
lengua con la que Alberico Gentili (1552-1608) pidió a los teólogos que callaran 
y dejaran de meterse en asuntos ajenos (silete teologi in munere alieno)25, concluyo 
mi intervención suplicando a los teólogos que pongan fin a su largo silencio. Les 
pido que abran de nuevo sus bocas e iluminen con su conocimiento el derecho 
global desde las dimensiones más profundas de la existencia humana: Adaperite, 
theologi, ora vestra, et scientia vestra afferte iuri lucem!26

Muchas gracias.

25  Gentili, Alberico, De iure belli 1.12.92, 57, cuidada por John C. Rolfe, II (New York: 
Oceana Publications, 1964) p. 57.

26  “Abrid, teólogos, vuestras bocas, y que vuestra ciencia ilumine el derecho”.




