doi.org/10.4151/ISSN.07176260-Num.47-Fulltext.1359

569

Revista de Estudios Histdrico-Juridicos
[Discursos]

XLVII (Valparaiso, Chile, 2025)

[pp- 569-582]

DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO
HACIA UN IURIS ET AMORIS UNIVERSALIS ORDO
[Global Law and Christianity: Towards a Universal Order of Law and Love]

Rafael DomiNGo OsLE
Catedritico de la Universidad de Navarra

RESUMEN

La interconexidn entre el cristianismo y
el derecho global se presenta como un tema
crucial. Esta reflexion se centra en las con-
tribuciones de los papas recientes, quienes
han abogado por una gobernanza global que
garantice el bien comdn universal. A través
de la dignidad humana, la solidaridad y la
necesidad de un orden juridico que tras-
cienda las fronteras nacionales, se propone
establecer un derecho global que aborde los
desaffos contempordneos, como el cambio
climdtico y la pobreza. La propuesta no
busca crear un estado mundial, sino facilitar
una colaboracién efectiva entre naciones
para lograr una justicia que promueva la paz
y la felicidad para todos, fundamentada en
los principios cristianos de amor y verdad.

PALABRAS CLAVE

Amor — Cristianismo — derecho global
— gobernanza global — justicia.

ABSTRACT

The interconnection between Christi-
anity and global law emerges as a signifi-
cant theme. This reflection highlights the
contributions of recent Popes who have
championed the need for global governance
to ensure the universal common good.
Emphasizing principles such as human
dignity, solidarity, and the necessity of a
legal framework that transcends national
boundaries, the discussion advocates for
the establishment of global law to tackle
pressing contemporary challenges like
climate change and poverty. The objective
is not to create a world state, but to foster
effective collaboration among nations to
achieve justice that promotes peace and
happiness for all, rooted in Christian values
of love and truth.

KEey WORDS

Christianity — global governance —
Global law — justice — Love.

RecBDO: 10 de julio 2025 | AcErTADO: 30 de noviembre 2025 | PusLicaDO: 31 de
diciembre 2025

* Leccién magistral, revisada y anotada, pronunciada en la Facultad de Derecho de la
Pontificia Universidad Catélica de Chile el dfa 14 de mayo de 2025 con ocasién de la ceremonia

de inauguracién del afio académico.


https://derecho.uc.cl/images/libro_ceremonia_inauguracion_2025.pdf

570 REH]. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

Discurso

Es un verdadero honor para mf impartir la leccién inaugural de este nuevo
curso académico en la Facultad de Derecho de la Pontificia Universidad de Chi-
le, reconocida como uno de los centros académicos mds prestigiosos del dmbito
hispanohablante. Hay dos razones que hacen este momento ain mds especial:
en primer lugar, he tenido el privilegio de colaborar estrechamente con algunos
profesores excelentes del claustro de esta casa de estudios a lo largo de los afios.
En segundo lugar, me enorgullece unirme a un selecto grupo de figuras ilustres
como John Finnis, Adrian Vermeule y Marta Cartabia, quienes han impartido
esta leccién magistral en ediciones anteriores. Confio en poder estar a la altura
de tan alta expectativa.

El tema que he elegido para la leccién de hoy es la interconexién entre el
cristianismo y el derecho global, dos realidades que han capturado mi atencién
en los ultimos afios, especialmente durante mi prolongada estancia en los Esta-
dos Unidos. La pregunta que intentaré responder es la siguiente: ;qué aporta el
cristianismo, si algo, a la emergente idea del derecho global?'.

Para abordar esta cuestién, comenzaré contextualizando la idea de derecho
global; luego me referiré a la contribucién de los papas recientes, especialmente
Juan XXIII y Benedicto XV, a la consecucién de este ideal y finalizaré analizando
los pilares del derecho global, que coinciden con principios fuertemente arraigados
en la tradicién cristiana.

1. Anhelo de paz mundial

El anhelo de una comunidad humana universal, en la que reine la paz perpetua
y la felicidad, ha sido durante siglos un suefio compartido por filésofos, juristas
y poetas. La perspectiva cosmopolita de los estoicos, la aspiracién romana hacia
un imperio sin fronteras, el ideal cristiano de un mundo unido por la caridad,
el deseo de Dante por una monarquia universal y la propuesta kantiana de una
paz global, entre otras visiones, han moldeado a lo largo del tiempo un creciente
sentido de que todos los seres humanos pertenecemos a una misma comunidad
global. Este suefo, aunque a veces distante, sigue inspirando a generaciones en
la busqueda de un futuro donde la solidaridad y la paz prevalezcan sobre las
diferencias culturales y nacionales.

A partir del contacto europeo con las Américas a finales del siglo XV, juristas
y tedlogos, en particular de la Escuela de Salamanca, comenzaron a explorar las
implicaciones juridicas y morales del potencial desarrollo de una comunidad

! Sobre derecho global, DomINGO, Rafael, Qué es el derecho global (Madrid: Consejo General
del Poder judicial, 2008, 6 ed. Lima: Universidad de Lima, 2016); CAsSEsSE, Sabino, 7/ Diritto
globale (Torino: Giulio Einaudi Editore, 2009); DoMINGO, Rafael, The New Global Law (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2010), TEITEL, Ruti G., Humanity’s Law (Oxford: Oxford
University Press, 2011); WALKER, Neil, Intimations of Global Law (Cambridge: University Press,
2015) y LANG, Anthony F. — WIENER, Antje (eds), Handbook on Global Constitutionalism (22 ed.
Cheltenham: Edward Elgar Publishing, 2023). Sobre derecho global y cristianismo, DomINGO,
Rafael — WiTTE, John, Jr (eds), Christianity and Global Law (London: Routledge, 2020).


https://www.marcialpons.es/editoriales/giulio-einaudi-editore/366/

DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO 571

global. El colapso de la sociedad internacional tras la devastadora pérdida de casi
sesenta millones de vidas durante la Segunda Guerra Mundial puso de manifiesto
las deficiencias del sistema juridico internacional que habfa surgido en Westfalia
y se habfa consolidado en Utrecht, un sistema marcado por su cardcter colonial.

Este orden internacional se sustentaba en Estados nacionales soberanos, los
tnicos sujetos reconocidos por el derecho internacional, y concebia la guerra
como una solucién juridica apropiada para resolver conflictos, una vez agotados
los esfuerzos diplomdticos. La Declaracién Universal de los Derechos Humanos
representé un hito significativo, al promover un derecho internacional no solo
al servicio de la satisfaccién de intereses estatales, sino también promotor de un
auténtico espiritu de fraternidad universal.

A finales del siglo XXy, sobre todo, en el siglo actual, hemos presenciado un
rdpido aumento de la interdependencia mundial, fenémeno que denominamos
“globalizacién”. Esta interconexién ha transformado los ideales utépicos de
comunién humana y paz perpetua en imperativos politicos ineludibles. En el
mundo globalizado de hoy, ninguna comunidad politica, ya sea local, nacional
o supranacional, puede considerarse completamente autosuficiente ni capaz de
garantizar una justicia global integral. Sin justicia, no puede reinar la paz, ni la
libertad ni la felicidad ni el desarrollo. La globalizacién nos ha revelado que exis-
ten necesidades de justicia fundamentales que solo pueden satisfacerse de forma
eficiente a nivel global.

El desafio contempordneo de solucionar globalmente los problemas que
aquejan a la humanidad no es simplemente una opcién moral, sino un verdadero
imperativo ético y politico con importantes repercusiones juridicas. Cuestiones
globales como el terrorismo internacional, el trafico de armas, la guerra, el hambre,
la pobreza, la corrupcién politica y econdmica, asi como los problemas ambien-
tales, no pueden ser abordadas con eficacia por gobiernos nacionales actuando de
forma aislada o por una comunidad de Estados donde el interés propio prevalece
sobre el bienestar colectivo.

En su complejidad, la comunidad internacional se asemeja a una hidra, la
mitica criatura con multiples cabezas, donde cada cabeza representa un Estado
soberano. Esta estructura y su forma de gestién han quedado completamente
desactualizadas, a pesar de los avances significativos que ha experimentado el dere-
cho internacional en las tltimas dos décadas. La colaboracién y una visién global
son fundamentales para enfrentar estos desafios de manera eficaz y significativa.

Ante este contexto, es fundamental considerar la implantacién de un derecho
global o derecho de la humanidad, en realidad ya emergente, que regule aquellos
aspectos de nuestra vida que solo pueden ser abordados de manera colectiva. No
se trata de establecer un Estado mundial, lo cual minaria la vida politica de los
pueblos, sino de proporcionar una solucién politica y juridica integral a los retos

globales.

2. Los papas y el derecho global
Todos los papas desde san Juan XXIII hasta Francisco han insistido, con
mayor o menor intensidad, en el imperativo moral de una gobernanza global



572  REH]. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

que armonice la satisfaccién de las necesidades globales y proteja el llamado bien
comtin universal.

Fueron proféticas las palabras del papa Bueno en su influyente enciclica Pa-
cem in Terris, de 1963: “Y como hoy el bien comtn de todos los pueblos plantea
problemas que afectan a todas las naciones, y como semejantes problemas sola-
mente puede afrontarlos una autoridad publica cuyo poder, estructura y medios
sean suficientemente amplios y cuyo radio de accién tenga un alcance mundial,
resulta, en consecuencia, que, por imposicién del mismo orden moral, es preciso
constituir una autoridad publica general™.

El planteamiento de Juan XXIII es contundente: hay un bien comun universal
que no puede ser garantizado inicamente por las autoridades nacionales, tal como
se ha venido haciendo. Por lo tanto, desde una perspectiva moral, constituye una
exigencia crear una auténtica autoridad mundial que asuma esta responsabilidad.
Esta autoridad no debe imponerse de manera coercitiva, sino que debe surgir
de un consenso general entre todas las naciones, por tratarse de una obligacién
moral compartida.

El Papa sostiene que tal autoridad debe “desempenar eficazmente su fun-
cién” y que “es menester que sea imparcial para todos, ajena por completo a los
partidismos y dirigida al bien comun de todos los pueblos™. Aunque su discurso
ofrece una perspectiva moral, también conlleva implicaciones juridicas, debido a
la interconexién de todas las dimensiones de la realidad. Asi como el deber moral
de educar demanda la instalacién de instituciones educativas, o el deber moral
de impartir justicia implica el establecimiento de tribunales, el deber de abordar
problemas globales requiere la instauracién de un sistema de gobernanza global
capaz de llevar a cabo esa tarea.

El 4 de octubre de 1965, todavfa sin finalizar el Concilio Vaticano II, retomé
Pablo VI esta misma idea en su Discurso a los representantes de los Estados en
Naciones Unidas: “Vuestra vocacién es confraternizar, no con algunos pueblos
sino con todos los pueblos. ;Dificil empresa? Sin duda alguna. Pero esa es la
empresa, tal es vuestra muy noble empresa. ;Quién no es capaz de vislumbrar
la necesidad de llegar asi, progresivamente, a establecer una autoridad mundial
que esté en condiciones de actuar eficazmente en el plano juridico y politico?”.

La constitucién pastoral Gaudium et Spes del Concilio Vaticano II, de 7 de
diciembre de 1965, dio el espaldarazo doctrinal a la propuesta de Juan XXIII,
seguida por Pablo VI. Sin referirse propiamente a una autoridad publica mundial
(una expresién un tanto confusa que podia ficilmente ser malinterpretada), el
documento se referfa a un ordenamiento global: “Dados los lazos tan estrechos
y recientes de mutua dependencia que hoy se dan entre todos los ciudadanos y
entre todos los pueblos de la tierra, la bisqueda certera y la realizacién eficaz del
bien comtin universal exigen que la comunidad de las naciones se dé a si misma
un ordenamiento que responda a sus obligaciones actuales, teniendo particu-

2 JuanN XXIII, Pacem in Terris, de 11 de abril de 1963, nlimero 137.

3 Juan XXIII, cit. (n. 3) nimero 138.

* PaBLO VI, Discurso a los representantes de los Estados en Naciones Unidas, de 4 de octubre
de 1965, ntimero 8.



DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO 573

larmente en cuenta las numerosas regiones que se hallan adn hoy en estado de
miseria intolerable™.

Pablo VI volvié a insistir sobre este tema en su enciclica Populorum progressio,
de 26 de marzo de 1967, donde expuso de forma abierta la necesidad de un orden
juridico y politico mundial para abordar los asuntos globales: “Esta colaboracién
internacional tiene vocacién mundial y requiere unas instituciones que la pre-
paren, la coordinen y la rijan hasta construir un orden juridico universalmente
reconocido™.

Veinte afios después, Juan Pablo IT se refiri6 a la misma cuestién en su enciclica
Sollicitudo rei socialis, de 1987, pero apelando a la “solidaridad universal™”. Ademds,
en su enciclica Centessimus annus, de 1991, tras la finalizacién de la Guerra Fria,
vislumbré una suerte de imperio de la legalidad global o global rule of law. Estas
fueron las palabras del papa polaco: “Asf como dentro de cada Estado ha llegado
finalmente el tiempo en que el sistema de la venganza privada y de la represalia ha
sido sustituido por el imperio de la ley, asi también es urgente ahora que semejante
progreso tenga lugar en la Comunidad internacional®.

El mayor avance intelectual desde la llamada doctrina social de la Iglesia se
produjo con Benedicto XVI, en su enciclica Caritas in veritate, de 29 junio 2009.
En ella, escribié el sabio papa bdvaro: “Para gobernar la economfa mundial, para
sanear las economfas afectadas por la crisis, para prevenir su empeoramiento y
mayores desequilibrios consiguientes, para lograr un oportuno desarme integral,
la seguridad alimenticia y la paz, para garantizar la salvaguardia del ambiente y
regular los flujos migratorios, urge la presencia de una verdadera autoridad politica
mundial [...]. Esta Autoridad deberd estar regulada por el derecho, atenerse de
manera concreta a los principios de subsidiaridad y de solidaridad, estar ordenada
a la realizacién del bien comun, comprometerse en la realizacion de un auténtico
desarrollo humano integral inspirado en los valores de la caridad en la verdad. Dicha
Autoridad, ademds, deberd estar reconocida por todos, gozar de poder efectivo
para garantizar a cada uno la seguridad, el cumplimiento de la justicia y el respeto
de los derechos. Obviamente, debe tener la facultad de hacer respetar sus propias
decisiones a las diversas partes, as{ como las medidas de coordinacién adoptadas
en los diferentes foros internacionales [...]. El desarrollo integral de los pueblos
y la colaboracién internacional exigen el establecimiento de un grado superior de
ordenamiento internacional de tipo subsidiario para el gobierno de la globaliza-
cién, que se lleve a cabo finalmente un orden social conforme al orden moral, asf
como esa relacién entre esfera moral y social, entre politica y mundo econémico
y civil, ya previsto en el Estatuto de las Naciones Unidas™.

El papa Benedicto puso asi los mimbres de este nuevo derecho global que,
en muchos aspectos, coincide con lo expuesto, poco antes de la publicacién de la

> Constitucién pastoral Gaudium et Spes del Concilio Vaticano 11, de 7 de diciembre de
1965, ndmero 84.

¢ PaBLO VI, Populorum progressio, de 26 de marzo de 1967, nimero 78.

7 JuaN PaBro 11, Sollicitudo rei socialis, de 30 de diciembre de 1987, niimero 45.

8 Juan Pasro I, Centessimus annus, de 1 de mayo de 1991, nimero 52.

? BeNEDICTO XV, Caritas in veritate, de 29 junio 2009, nimero 67.



574 REH]J. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

enciclica, en mi libro ;Qué es el Derecho global?®. Se trata de un orden juridico,
basado en los principios de solidaridad, subsidiariedad, acordado, no impuesto,
con jurisdiccién vinculante y complementaria sobre aspectos del bien comuin
global que no puedan resolverse sino globalmente (bienes puablicos globales), de
cardcter participativo y nacido de un gran acuerdo de las naciones. Este derecho
global (o grado superior de ordenamiento) vendria a ser una exigencia moral del
desarrollo integral de los pueblos y del principio de cooperacién internacional y
solidaridad universal. La implantacién del derecho global exige una refundacién
de Naciones Unidas. El nombre que he propuesto para esta novacién institucional
es Humanidad Unida.

El papa Francisco, en la enciclica Fratelli turti, de 3 de octubre de 2020,
fundamenta este orden mundial en la fraternidad universal, idea central de su
pensamiento. En ella nos recuerda algo importante, aunque ya sabido: la autoridad
mundial puede tomar la forma de organizaciones mundiales eficaces que tengan
como cometido salvaguardar aspectos concretos del bien comtin mundial''.

La responsabilidad que nace de la humanidad por el cuidado de la Tierra es
también solidaria. El papa Francisco lo ha dejado escrito en su enciclica Laudato
si’, de 24 de mayo de 2015, y en su exhortacién apostdlica Laudate Deum, de 4
de octubre de 2023. Todos y cada uno de los habitantes de la Tierra tenemos la
responsabilidad de cuidar el planeta lo mejor que podamos y dejarlo a las gene-
raciones futuras en las mejores condiciones posibles (principio de sostenibilidad).
Naturalmente, esta responsabilidad se acrecienta en la parcela de la Tierra que cada
uno siente mds propia (patria), pero esta responsabilidad compartida es global y
total, pues lo que pasa en un sitio afecta al otro.

3. Principios juridicos fundantes de la comunidad juridica global

Inspirado en estos documentos papales, considero que los siguientes principios
juridicos sirven para justificar la transformacién de la comunidad internacional
de Estados nacionales soberanos en una comunidad humana global. Dado el
arraigo de estos principios en las tradiciones juridicas occidentales, he optado por
emplear términos en latin para referirme a ellos: dignitas (dignidad), usus (uso),
necessitas (necesidad), bonum commune (bien comun) y solidaritas (solidaridad).
Cada uno de estos cinco principios puede, por si solo, legitimar la instauracién
de esta nueva comunidad y ofrecer una perspectiva propia.

El principio de dignitas establece la intrinseca conexién entre la humanidad
como tal y el derecho global, llamado a ordenar esta relacién. El principio del
usus subraya la relacién indivisible entre la humanidad y nuestro planeta, que es
el hogar de nuestra especie. El principio de necessitas fundamenta la existencia de
un marco juridico vinculante que trasciende el simple consenso. El principio del
bonum commune defiende la proteccién del bien comun global, como elemento
constitutivo de la comunidad humana. Finalmente, el principio de solidaridad
establece la responsabilidad compartida por la humanidad de afrontar desafios

19 DOMINGO, Qué es el Derecho Global, cit. (n. 2).
' Cfr. FRANCISCO, Fratelli tutti, de 3 de octubre de 2020, nimero 172.



DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO 575

globales, como la pobreza y el cambio climdtico, y promueve una visién integral
del bien comun universal.

Estos cinco principios del derecho global difieren de los cinco principios que
apoyan a la comunidad internacional actual: el principio de dignidad se opone al
principio de soberanfa nacional excluyente; el principio de usus se opone al prin-
cipio de propiedad dominical sobre la tierra (dominium), el principio de necesidad
se opone al principio de consensualidad (consensus) como fuente exclusiva de
obligaciones, el principio de bien comun se contrapone al principio de fragmen-
tacién territorial, y el principio de solidaridad se opone al principio del interés
estatal, que prioriza los propios intereses nacionales sobre las exigencias globales.

4. La dignidad, fundamento del derecho global

Si el derecho internacional se basa en la soberania de los Estados, el dere-
cho global se funda en la dignidad de la persona. Si en el centro del derecho
internacional estd el Estado-nacién; en el centro del derecho global se halla la
persona humana. La dignidad es el principio que protege el estatus ontoldgico
de cada persona, caracterizado por ser tnico, irrepetible y permanente. Por eso,
la dignidad es mds que un bien juridico o un valor moral, pues toca lo juridico,
lo moral, lo ético, lo social y lo religioso; a decir verdad, todas las dimensiones
de la persona humana'®.

El Cristianismo potencia la dignidad en su dimensién trascendente. Cerrada
a la trascendencia, la dignidad puede reducirse fécilmente a un yo sustancial
subjetivo, a una pura capacidad de autonomia racional, a un mero respeto de sf
mismo como condicién necesaria para vivir bien y asumir las responsabilidades
morales, 0 a un simple derecho a ser reconocido como sujeto de derechos. En el
peor de los casos, puede transformarse en un concepto formal, vacuo y sin una
funcién especifica en el dmbito global debido a su calculada ambigiiedad. Y cuan-
do la idea de dignidad humana se debilita, el sistema internacional de derechos
humanos se tambalea.

Debido a que la dignidad es inherente a todos los seres humanos, la responsa-
bilidad de proteger la dignidad recae principal y solidariamente en cada persona
humana, y solo en segundo lugar en el Estado-nacién. Por consiguiente, no hay
razones para restringir la proteccién juridica de la dignidad, y su mds importante
expresién, los derechos humanos, con limites nacionales y supranacionales. La
dignidad debe ser protegida en todos los dmbitos del derecho, incluido el espacio
juridico global. Esta proteccién global de la dignidad humana tiene que empezar,
empiricamente hablando, con los llamados “derechos humanos bédsicos”, es decir,
los derechos cuya proteccién es esencial para el goce de los otros derechos'.

12 Sobre dignidad, véase ahora SPAEMANN, Robert Love and the Dignity of Human Life: On
Nature and Natural Law (Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans 2011); McCRUDDEN,
Christopher (ed.), Understanding Human Dignity (Oxford: Oxford University Press, 2014);
WALDRON, Jeremy, Dignity, Rank, and Rights (Oxford: Oxford University Press, 2015); ROSEN,
Michael Dignity: Its History and Meaning (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2018).

13 Sobre dignidad y derechos humanos, véase WITTE, John, Jr —ALEXANDER, Frank (eds.),
Christianity and Human Rights (Cambridge: Cambridge University Press 2010). Una vision



576 REH]. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

5. El usus de la tierra

El segundo principio que justifica la instauracién de una verdadera comunidad
humana global es la peculiar relacién juridica que vincula a la humanidad con
su hogar: la tierra. Esta relacién, que he llamado “usus de la tierra”, es anterior y
mds profunda que la relacién de dominio entre cada Estado soberano y su propio
territorio, y exige la instauracién de una particular comunidad humana juridica
que abarque a todos los habitantes de la tierra.

Tradicionalmente, los juristas aplicaron a los lotes de tierra la doctrina juri-
dica romana de la propiedad privada (dominium) y sus diferentes modalidades
de adquisicién. La doctrina romana sobre el dominium se volvié fundamental
para los tedricos del derecho internacional cldsico ya que el sujeto principal del
derecho internacional, el Estado-nacién, no puede existir sin un territorio. La
nueva teorfa de la soberanfa que aparecié por vez primera en la obra Les six livres
de la République (1576), escrita por Jean Bodin, fue fuertemente asociada con el
derecho romano, en especial por Alberico Gentili (1552-1608), un gran admirador
del Corpus iuris justinianeo y de las teorfas de Bodin.

De acuerdo con esta doctrina, as{ como el propietario romano (dominus) tenia
el derecho de usar, disfrutar, poseer y disponer sobre las cosas de la manera mds
absoluta, el Estado soberano también tiene un derecho absoluto y exclusivo sobre
su propio territorio, que abarca una porcién definida de la superficie de la tierra,
las aguas territoriales, y la atmdsfera. Estos Estados-nacién, como propietarios
tnicos y absolutos de sus respectivos territorios, gozan del poder de hacer cuanto
quisieran dentro de los limites de sus fronteras.

Gracias al fenémeno de la globalizacién y a la expansién de nuestro conoci-
miento cientifico acerca de la tierra, los juristas estamos ahora mds capacitados para
determinar la naturaleza juridica de la relacién entre la tierra y la humanidad. Por
un parte, la globalizacién afecta a esta relacién al aumentar la interdependencia
territorial y limitar la soberanfa estatal. Por otra, el conocimiento cientifico permite
esclarecer el contenido de la relacién planeta-Estado, ya que los derechos de un
propietario dependen de la naturaleza de la cosa poseida.

El rol de la tierra es tinico debido a que la humanidad la necesita para sobrevivir
como especie, al menos por el momento. Por esta razén, es llamada con acierto
“madre tierra”. La tierra es una unidad indivisible que requiere una explotacién
necesariamente solidaria mediante derechos preferenciales de uso y posesién, pero
no exige una divisién permanente o absoluta entre copropietarios. Por otra parte,
la relacién juridica entre toda la humanidad y la tierra tampoco es una relacién de
propiedad absoluta (dominium) sino una relacién solidaria de uso (usus).

Aqui se debe entender usus en oposicién a dominium'. Dominium se refiere
a la propiedad plena y absoluta. Sin embargo, el usus comprende el derecho de
usar o disfrutar una cosa ajena sin alterar su naturaleza, porque el usuario no es
un propietario. En este sentido, cualquier acto de proteccién ambiental, admi-

distinta ofrece MoYN, Samuel, Christian Human Rights (Philadelphia: University of Pennsylva-
nia Press, 2005); y MovN, Samuel, “Christianity and Human Rights”, en DomiNngo — WITTE
(eds), cit. (n. 2) 323-336.

14 Sobre este tema, D’ORs, Alvaro, La posesién del espacio (Madrid: Civitas, 2016).



DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO 577

nistracién o disfrute, siempre y cuando no altere la naturaleza de la cosa misma
(res) sino solo lo que la cosa produzca (fructus), como también la possessio tem-
poral o permanente en su mds sentido general, es genéricamente un usus. El usus
solo excluye aquellos actos que implican una propiedad absoluta sobre la tierra
(dominium), esto es cualesquiera actos de disposicién (habere), y, por supuesto,
de abuso (2busus), como por ejemplo disponer de bombas atémicas o nucleares.

La distribucién necesaria de la tierra entre las comunidades politicas no se con-
sigue mediante la propiedad absoluta o soberanfa absoluta, sino mediante el zsus.
¢Por qué? En primer lugar, porque, como hemos dicho, la humanidad depende
tanto de la tierra que no podria sobrevivir separada de ella. Por consiguiente, la
humanidad no posee capacidad de disposicidn sobre la tierra. La enajenacién de
la tierra tampoco es posible debido a que no habrfa una contraparte de la huma-
nidad que pudiera recibir el bien enajenado. Sin capacidad de disposicién, no hay
propiedad absoluta. En segundo lugar, porque la tierra, al constituir una unidad
interdependiente solidaria, forma un todo indivisible. Por eso, toda divisién de
la tierra entre diferentes esferas de propiedad absoluta o soberanfa plena altera
substancialmente la naturaleza de la propia tierra.

El usus de la tierra garantiza a cada ser humano el derecho de usar el planeta
como un hogar y a cada pueblo o nacién le reconoce un derecho preferente al
uso de su territorio. Ahora bien, este uso no es soberano ni excluyente, por no
ser dominical. Por otra parte, cada ser humano, como “usuario” de la tierra, se
convierte en un miembro de una sola comunidad que tiene el derecho y el poder
de gobernar y administrar este usus de la tierra. Esta communio in usu requiere
el reconocimiento de la humanidad como una comunidad juridica auténoma.

La doctrina del usus de la tierra tiene implicaciones juridicas importantes
en materia de migracién. Por ejemplo, como usuario, cada ser humano tiene
el derecho moral (naturalmente no absoluto) a decidir en qué parte del planeta
desarrollard su existencia, y de cambiarse de lugar cuando sea conveniente para
la busqueda de su felicidad. Este derecho quedard fuertemente limitado por las
necesidades de cada comunidad politica, pero como tal derecho moral existe y
deberia ser reconocido y regulado globalmente y poder ser exigido ante tribunales
globales con jurisdiccién sobre migraciones cuando un Estado arbitrariamente
clerre sus puertas.

6. El principio de necesidad

El tercer principio que justifica la creacién de una comunidad humana global
es el de necesidad (necessitas), como fuente de derecho vinculante. La necesidad
afecta al derecho de dos diferentes maneras. Unas veces, opera como justificacién
para apartarse del derecho ordinario. Esto ocurre con la doctrina de la necesidad
en el derecho internacional, que se basa en la regla de que las leyes humanas no
son aplicables cuando la necesidad impera. Sin embargo, otras veces, es la nece-
sidad la que crea el derecho legitimando nuevas obligaciones juridicas y deberes
vinculantes. Empleo aqui el concepto de necesidad en este sentido, aunque las
dos implicaciones juridicas estdn interconectadas. El jurista romano Modestino
expresé muy bien este pensamiento cuando escribid, en su libro de las reglas, que:



578 REH]. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

“todo el derecho ha sido creado mediante el consentimiento, o establecido por la
necesidad, o confirmado por la costumbre”™”.

Influido por Aristételes, la razén aducida por Francisco de Vitoria para funda-
mentar la comunidad humana global en la necesidad fue que las causas necesarias
son causas finales'®. Desde el siglo XVII, un marcado sentido consensualista
ha provocado cierta indiferencia hacia la cldsica triparticién de las fuentes del
derecho en consentimiento, costumbre y necesidad, y ha relegado la costumbre
y la necesidad a un plano muy secundario. La costumbre ha logrado mantener
cierto estatus en el 4émbito internacional debido a la propia naturaleza del derecho
internacional y a su defensa por algunos prestigiosos académicos. Es hora, sin em-
bargo, de recuperar el concepto de necesidad como fuente de derecho vinculante
en esta era de la globalizacién. De entrada, porque, como bien afirmé el conocido
catedrdtico de Oxford Tony Honoré: “En cuanto respecta a la comunidad global,

la necesidad es su fundamento relevante”"”.

7. El bien comiin universal

El cuarto principio del derecho global se centra en la existencia de un bien
comun que exige una comunidad humana global para su consecucién y proteccidn.
Este bien comun representa el propésito dltimo de la existencia de la comunidad.
Por eso, un bien compartido por la humanidad, que no pudiera alcanzarse dentro
de la estructura actual de la comunidad internacional, como dijo Juan XXIII,
justificarfa la exigencia moral de establecer una nueva comunidad destinada a la
consecucién de dicho bien. La experiencia nos muestra que estos bienes u objetivos
compartidos por la humanidad como tal existen en la actualidad. La preservacién
del medio ambiente y el cuidado de la salud mundial, la erradicacién de la pobre-
za, la eliminacién de conflictos bélicos, entre otros, son ejemplos de bienes que
se pueden obtener con mayor facilidad en el contexto de una comunidad global
fundamentada en la solidaridad que en una comunidad internacional centrada
en intereses nacionales.

El bien comun de la comunidad humana global debe considerarse solo una
parte del bien comun universal, pues la comunidad global es complementaria
de otras comunidades que también satisfacen necesidades (ciudades, regiones,
estados, entidades supranacionales). Por eso, este bien comin de la comunidad
humana global debe ser delimitado por una jurisdiccién material que solo com-
prenda aquellos bienes publicos que afectan a toda la humanidad, que requieran
ser gestionados globalmente y solo en la medida en que deban ser gestionados
globalmente.

De este modo, corresponderia al derecho global determinar qué bienes puiblicos
y en qué medida formarfan parte de ese bien comun de la comunidad global. Y
lograr su consecucién, por supuesto. Estos bienes quedarian bajo el dominio juri-

> Modestino, libro 1 de las reglas, Digesto de Justiniano 1.3.40: “Ergo omne ius aut consensus
fecit aut necessitas constituit aut firmavit consuetudo’.

16 FRANCISCO DE VITORIA, Sobre el poder civil, cuestion 1, articulo 1, secciones 3-6 (Madrid:
Tecnos, 2007).

17 HoNoRE, Tony, Making Law Bind (Oxford: Clarendon Press 1987) 237.



DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO 579

dico de la humanidad como comunidad global (lo que he denominado reserva de
globalidad) y no bajo la jurisdiccién de otras entidades o instituciones nacionales,
internacionales o supranacionales.

Bienes publicos globales serfan, por ejemplo, la conservacién del planeta
(proteccién ambiental, cambio climdtico, etc.), y la supervivencia fisica de los
seres humanos (erradicacién de la pobreza, prevencién de los desastres naturales
y ayudas posteriores a los desastres, labores de reconstruccién, eliminacién del
armamento nuclear, etc.). Estos bienes publicos globales también abarcarian
asuntos como la seguridad mundial frente al terrorismo internacional o el enjui-
ciamiento de crimenes de lesa humanidad, entre otros. Por supuesto, la proteccién
de los derechos humanos serfa una prioridad, pero solo en la medida que dichos
derechos no estén suficientemente protegidos por los diversos sistemas juridicos
locales o nacionales.

8. La solidaridad o responsabilidad compartida

La creciente consciencia de interdependencia de la humanidad invita a pensar
en la necesidad de otorgar carta de naturaleza juridica a una solidaridad universal,
es decir, una responsabilidad compartida por toda la humanidad en la consecucién
de ciertos bienes globales. Esta solidaridad universal estd llamada a desempefiar
un papel central en nuestro derecho global pues constituye un pilar esencial de
cualquier sociedad que aspire a la justicia y la equidad'®. La cooperacién interna-
cional, la ayuda humanitaria y el respeto por los derechos humanos son modos
excelentes de vivir la solidaridad. Pero esta tiene un horizonte mayor.

La solidaridad es una exigencia que se va descubriendo paulatinamente, en
la medida en que se siente mds profundamente la fraternidad humana, como ha
explicado el papa Francisco'. Por eso, la solidaridad es una conquista de cada dfa,
que exige una busqueda del bien comun y un respeto profundo de la dignidad
de cada persona. Sin justicia, no hay solidaridad, pero la solidaridad va mds all4
de la justicia humana. La solidaridad toca la caridad y se hace mds solidaria, si se
me permite la expresidén, cuanto mds se aproxima a las ideas de amor, servicio y
gratuidad.

Una solidaridad bien entendida conduce directamente a la subsidiariedad.
Ambas constituyen las dos caras de una misma moneda. La subsidiariedad com-
plementa la solidaridad, impidiendo que esta ahogue la libertad y la responsabi-
lidad personales. Desarrollada por la doctrina social catélica, la idea fundacional
del principio de subsidiariedad radica en la prioridad ontoldgica de cada persona
humana, frente a cualquier tipo de agrupacién o comunidad social.

18- Sobre solidaridad, Brats, Marie-Claude, La solidarité. Histoire d’une idée (Paris: Editions
Gallimard 2007); Audier, Serge, La pensé solidariste (Paris: Presses Universitaires de France 2010);
Domingo, “Christianity, Solidarity, and Law”, en WITTE, John, Jr — DomINGO, Rafael (eds), The
Oxford Handbook on Christianity and Law (Oxford: Oxford University Press 2023) 831-842.

19 FrRANCISCO, Fratelli tutii, de 3 de octubre de 2020.



580 REH]. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

9. Irradiaciones de la imagen de Dios

Todos estos principios esbozados configuradores del orden global constitu-
yen en el fondo irradiaciones de la imagen de Dios, conforme a la cual todo ser
humano, es decir, la humanidad entera, ha sido creada®. El estatus ontoldgico
de haber sido creados a imagen de un Dios que es Amor?!, tal y como lo entiende
el cristianismo, constituye el fundamento ético de todas las interacciones de la
humanidad, y pone en el centro del derecho a la persona humana, no al Estado,
al no ser este creacién divina sino humana (imago hominis).

La imagen de Dios eleva y defiende la dignidad humana a una dimensién
trascendente, que supera con creces cualquier otra aproximacién inmanente, por
rica que sea. Estar hechos a imagen de Dios nos recuerda que el ser humano es
Unico e irrepetible en el espacio-tiempo pues asi fue creado y amado por Dios,
que es tnico e irrepetible. La imagen de Dios nos muestra que el ser humano no
es un accidente en la historia cédsmica por mds que haya nacido de una relacién
torpe, no deseada, casual o fruto de la violencia. Cada ser humano, por truculento
y complejo que haya sido su aterrizaje en este mundo, es un todo y un fin en
sf mismo, un regalo a la humanidad, amado por Dios desde toda la eternidad e
invitado a vivir con El para siempre.

Todos los seres humanos formamos una dnica comunidad natural de porta-
dores de la imagen de Dios, que otorga legitimidad metajuridica a la comunidad
humana global y a su derecho especifico: el derecho global. La consecuencia m4s
importante de esta universalidad es que la comunidad humana global es una
comunidad no voluntaria (no hemos elegido ser creados a imagen de Dios), sino
necesaria. Como tal, la comunidad humana global no requiere consentimiento
para ser miembro, y de hecho el consentimiento no es posible: ningtin ser humano
podria abandonar esta comunidad y unirse a otra, ya que ningin ser humano
puede renunciar a la condicién de ser portador de la imagen de Dios, por mds
que asi lo desee.

Esta pertenencia obligatoria a la comunidad global debe equilibrarse con un
alto grado de participacién ciudadana en el proceso de toma de decisiones, y con
la reduccién al minimo del objetivo del derecho global: la proteccién, como he
dicho, de aquellos bienes especificos que necesariamente tienen que ser satisfechos
y protegidos globalmente (bienes ptiblicos globales).

La imagen de Dios también realza la solidaridad. Cada persona, como porta-
dora de la imagen de Dios, es responsable de la proteccién de toda la imagen de
Dios, no solo en el yo individual de su propia persona, sino también en cualquier
otro ser humano, aunque se encuentre en las Antipodas.

Asf como la imagen de Dios es una sola, asi también el bien es uno. Cual-
quier muro de separacién entre el bien comun y el particular es artificial. Por el
contrario, los intereses individuales pueden entrar en conflicto entre si y con el
interés local, nacional o internacional. La razén de esta diferencia es que el interés

20 Génesis 1: 26-27.
211 Juan 4: 8.



DERECHO GLOBAL Y CRISTIANISMO 581

es siempre fragmentario. El interés comun es la suma de los intereses individuales;
es la totalidad de las particularidades, pero no la universalidad de la diversidad.

El reconocimiento del hecho ontoldgico de haber sido creados a imagen de
Dios en modo alguno puede imponerse coactivamente a la sociedad ni politizarse
convirtiéndolo en un mandato imperativo vinculante en las sociedades demo-
crdticas pluralistas. Pero si puede erigirse en dltimo fundamento ético, moral y
espiritual para la proteccién de la persona humana.

Aunque cada dmbito de la realidad tiene sus propias reglas, la ontologia de
la imagen de Dios constituye un extraordinario apoyo de cardcter trascendente
a verdades culturales asentadas y refuerza, desde la dimensién espiritual, ciertos
principios politicos y juridicos inamovibles. También cumple una funcién de
recordatorio social en caso de que una sociedad, llevaba por su egoismo, se desvie
de su propio fin y se olvide de proteger la dignidad de cada persona humana, por
encima de cualquier otro afdn gubernativo o interés estatal.

10. Hacia un ‘iuris et amoris universalis ordo’

La plena implantacién de estos cinco principios globales exige una profunda
espiritualizacién de la sociedad. Por eso, en el desarrollo del derecho global, el
cristianismo tiene mucho que decir. Benedicto XVI afirmé que este nuevo orden
mundial debfa estar informado por los valores de la caridad y la verdad (caritas
in veritate)*. Por su parte, Francisco ha propuesto la implantacién de un ordo
amoris, siguiendo el modelo del buen samaritano, con ocasién de los problemas
migratorios que afligen al mundo®.

El verdadero desarrollo del derecho global debe entenderse a la luz del amor
y el perdén (es decir, el amor a quienes nos dafan). La justicia no se opone al
amor. No existe ninguna tensién o conflicto real entre la verdadera justicia y el
verdadero amor. Es mds, el amor presupone la justicia. No hay amor sin justicia,
ni es posible alcanzar la plenitud de la justicia sin amor. El amor que perpetra la
injusticia es un amor malformado, afirma Nicholas Wolterstorff*. Y una justicia
que aleja del amor es una justicia amorfa, podemos afiadir. El derecho proporciona
la plataforma necesaria para que florezca la justicia, y la justicia pone los cimientos
para que florezca el amor. Por otra parte, el amor ennoblece la justicia y fortalece
los ordenamientos juridicos. Por eso, hablar de la necesidad de un ordo iuris a
nivel mundial es hablar de un orden juridico global fundado en el derecho y el
amor, de un auténtico uris et amoris universalis ordo, si se me permite el empleo
de la lengua de los juristas antiguos.

La justicia constituye el principio fundamental de las instituciones sociales,
al igual que la verdad lo es para los sistemas de pensamiento. Sin embargo, esta
justicia solo cobra verdadero sentido cuando estd impregnada de amor. El amor es
esencial para evitar que el ser humano se convierta en un mero sujeto de derecho,
desvinculado de su hechura divina. Quien intenta prescindir del amor estd, en

22 BENEDICTO XVI, Caritas in veritate, de 29 de junio de 2009, niimeros 6y 67.

3 Francisco, Carta a los Obispos de los Estados Unidos, de 10 de febrero de 2025, nimero 6.

2 WOLTERSTORFF, Nicholas, Justice in Love (Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans
2015) xvii.



582 REH]J. XLVII (2025) Rafael DoMINGO OSLE

realidad, buscando despojar a la humanidad de la imagen de Dios que en ella se
refleja. Un Estado de derecho genuino debe fundamentarse en un Estado de amor.
Por lo tanto, cualquier ordenamiento juridico global que desestime el amor se
condena a despojar al verdadero derecho de su esencia y a debilitar la proteccién
de la dignidad integral de las personas.

En este proceso de instaurar un derecho global abierto a la trascendencia deben
ser escuchados no sélo los juristas, sino también los filésofos y, especialmente,
los teélogos, condenados al ostracismo desde el siglo XVI. Utilizando la misma
lengua con la que Alberico Gentili (1552-1608) pidié a los telogos que callaran
y dejaran de meterse en asuntos ajenos (silete teologi in munere alieno)®, concluyo
mi intervencién suplicando a los tedlogos que pongan fin a su largo silencio. Les
pido que abran de nuevo sus bocas e iluminen con su conocimiento el derecho
global desde las dimensiones mds profundas de la existencia humana: Adaperite,
theologi, ora vestra, et scientia vestra afferte iuri lucem!™

Muchas gracias.

» GENTILL, Alberico, De iure belli 1.12.92, 57, cuidada por John C. Rolfe, IT (New York:
Oceana Publications, 1964) p. 57.
% “Abrid, tedlogos, vuestras bocas, y que vuestra ciencia ilumine el derecho”.





