
185

Revista de Estudios Histórico-Jurídicos
[Historia del derecho europeo]

XLVII (Valparaíso, Chile, 2025)
[pp. 185-206]

*  En este artículo se presentan algunos resultados de la tesis doctoral (inédita) de quien 
suscribe, titulada “Las capellanías de Misas en el Derecho chileno”.

**  Abogado. Licenciado en Ciencias Jurídicas y Sociales, Universidad de Concep-
ción. Magister en Ciencias Jurídicas y Doctor en Derecho, Pontificia Universidad Católica 
de Chile. Profesor de Historia del Derecho, Universidad Católica del Maule. Campus 
San Miguel, Avenida San Miguel 3605, Talca. Correo electrónico jvillarroel@ucm.cl.  

 https://orcid.org/0009-0007-1238-7985.

La capellanía de misas es un altar. Humanismo 
jurídico francés y la jurisprudencia  

canónica medieval*

[The chaplaincy of Masses is an Altar. French juridical humanism and 
medieval canonical jurisprudence]

Juan Esteban Villarroel Lavín** 
Universidad Católica del Maule, Chile

Resumen

En este trabajo se analizará, principal-
mente, la conexión existente entre el Altar 
y la Capellanía de Misas. Siguiendo un 
método histórico-dogmático se indagará 
en el origen y sustento jurídico de dicho 
nexo. Partiendo de la propuesta de Petrus 
Gregorius Tholosanus y Rebuffus, quienes 
asimilan en el S. XVI las nociones en 
comento, se arribará, finalmente, a una 
Decisio de la Rota Romana medieval, donde 
la equiparación parece encontrar su funda-
mento último.

Palabras clave

Altar – Capellanías de Misas – Felinus 
– Rebuffus – Tholosanus.

Abstract

This paper will mainly analyze the 
connection between the Altar and the 
Chaplaincy of Masses. Following a his-
torical-dogmatic method, the origin and 
juridical support of this connection will be 
investigated. Starting from the proposal of 
Petrus Gregorius Tholosanus and Rebuffus, 
who assimilate the notions in question in 
the 16th century, we will finally arrive at a 
Decisio of the medieval Roman Rota, where 
the comparison seems to find its ultimate 
foundation.

Key Words

Altar – Felinus – Mass Chaplaincies – 
Rebuffus – Tholosanus.

Recibido: 25 de enero de 2025 |Aceptado: 30 de noviembre de 2025 | Publicado: 31 
de diciembre de 2025

doi.org/10.4151/ISSN.07176260-Num.47-Fulltext.1328

https://orcid.org/0009-0007-1238-7985
https://orcid.org/0009-0007-1238-7985
http://doi.org/


Juan Esteban Villarroel Lavín186  REHJ. XLVII (2025)

Introducción

La capellanía o carga de celebrar Misas en cierta iglesia o altar1, fue una 
compleja y polifacética figura, la cual, más allá de su alicaída vigencia e influjo 
hodierno, continúa presentando una serie de interrogantes y aspectos de interés 
para el jurista.

Por factores imposibles aquí de enumerar, muchas de estas posibles respuestas 
y desarrollos distan de ser claros o definitivos y, particularmente, algunas de las 
hipótesis relativas a las raíces de la figura merecen, al menos, una relectura. En 
efecto, dada su innegable, destacada y centenaria conexión con la historia y el 
Derecho español2, la capellanía fue entendida muchas veces como una institución 
de neta raigambre hispánica y post-tridentina3. Ciertamente, si se considera, entre 
otras circunstancias, que los juristas peninsulares de los siglos XVII-XVIII han 
sido los más notorios y acuciosos especialistas en esta materia, la idea precedente 
no carece de sentido.

Ahora bien, partiendo de una búsqueda concienzuda de las fuentes históri-
co-dogmáticas de la figura es preciso aclarar la efectividad de tales vínculos. Dicho 
de otro modo, cabe preguntarse si existieron, en el origen y configuración de la 
capellanía, elementos extra-peninsulares anteriores al siglo XVII. Aquí se sostiene, 
como propuesta general y preliminar, que la fundamentación histórico-dogmática 
de la institución capellánica excede4, sin dudas, los límites del mundo post-triden-
tino y puramente hispánico, anclándose por diversas vías en las fuentes del viejo 
Ius Commune. Específicamente, la capellanía tiene, entre sus diversos elementos 

1  Pérez de Lara, Ildephonsi, De anniuersariis et capellaniis libri duo (Lugduni: sumptibus 
Petri Cheualier, 1672) 229. Mostazo, Francisci, De causis piis in genere, et in specie, I (Venetiis: 
Ex Typographia Balleoniana, 1735) 120 n°1. Leone, Alphonsus de, De officio capellani siue 
qualiter sacerdos ratione beneficii, seu capellaniae, legati, aut salarii obligari possit ad missas pro alio 
celebrandas (Neapoli: typis Francisci Sauij typographi Curiae archiepiscopalis, 1635) 51 n°19.

2  Levaggi, Abelardo, Las capellanías en la Argentina Estudio Histórico-Jurídico (Buenos Aires: 
Instituto de Investigaciones Jurídicas y Sociales “Ambrosio L. Gioja”, Facultad de Derecho y 
Ciencias Sociales. U.B.A., 1992) 15. Cellurale, María Teresa, “Contra la in-diferencia de los 
objetos económicos. Una mirada desde el utrumque ius (Nueva Granada, siglos XVIII-XIX)”, 
Revista Derecho PUCP, 82 (2019) 151.

3  Ferraboschi, Mario, “Cappellania”, en Enciclopedia del Diritto, VI (Varese: Dott. A. 
Giuffrè editore, 1960) 257, indicaba a este respecto que “Le cappellanie infatti sono delle istituzioni 
aventi origine, soprattutto in Ispagna e nel Portogallo, nei secoli XVII e XVIII”.

4  En tal sentido y sólo por vía ejemplar, cabe destacar que en la Francia pre-revolucionaria 
no parece que hayan sido desconocidas estas instituciones pues de lo contrario no se entenderían, 
las disposiciones de la llamada “constitución civil del clero”, de 12 de julio de 1790, que en 
su título I (de los oficios eclesiásticos), suprime en su artículo 1 n° 21, “(…) todos los títulos y 
cargos distintos a los mencionados en la presente Constitución, como dignidades, canonjías, prebendas, 
medias prebendas, capillas [chapelles], capellanías [chapellenies](…)”. El n° 22 hace aplicable a 
los beneficios de patronato laical (patronage laique) las mismas disposiciones que rigen para los 
beneficios eclesiásticos, el n°23 habla de las fundaciones de plena colación laical [fondations de 
pleine collation laïcale], el n° 25 regula las fundaciones de misas [Les fondations de Messes]. Así 
puede verse en, Collection Generale Des Decret Rendus Par L’assemblee Nationale, Faisant Suite A 
La Collection Des Decrets Sanctionnes Ou Acceptes Par Le Roi (París: Chez Baudouin, Imprimeur 
De L’assemblée Nationale, Rue Du Foin Saint-Jacques, 1790) 70. 



187La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

y componentes, una raíz que proviene de la jurisprudencia canónica medieval y 
que la conecta directamente con la noción de Altar. Dado el tenor y límites de 
este trabajo, se explorará únicamente este último y especial aspecto, reservando 
el análisis de otras Fuentes y facetas para otras entregas.

Esencial resulta, en cualquier caso, la labor de los canonistas y autores franceses 
del Siglo XVI para una adecuada comprensión del asunto. Por ello, en primer 
lugar, se analizará la contribución de Pedro Gregorio de Tolosa (Petrus Gregorius 
Tholosanus), para luego indagar en las fuentes de tal autor y, principalmente, en 
la obra de Petrus Rebuffus de Montepessulano. Posteriormente, se continuará con 
la obra Fellini María Sandeus y su conexión con una Decisio de la Rota Romana, 
para, en último término, examinar el devenir o recepción de estas ideas en diversos 
autores y lugares.

I. El aporte de Petrus Gregorius Tholosanus

Entre las líneas dogmáticas cuya presencia es contrastable en las fuentes 
históricas de la capellanía, cabe mencionar, sin duda, una particular precisión 
desarrollada o, si se prefiere, hecha patente por la doctrina de los canonistas 
franceses del siglo XVI.

Se trata de una posición singular, que congrega un conjunto de nociones cuyos 
antecedentes, así como su transmisión y posterior recepción doctrinaria revelan, 
por una vía diferente, aquel carácter polifacético que, estimamos, tantas veces ha 
revestido la institución capellánica. En efecto, la cadena histórica aquí subyacente 
remite a disquisiciones insospechadas para los encuadres usualmente considerados.

Bajo esta perspectiva, la centralidad y el sentido concreto que revisten tales 
aspectos para nuestro análisis exhibe en la obra del jurista francés Petrus Gregorius 
Tholosanus, o Pierre Gregorie de Toulouse (1540–1597)5 , un gravitante punto de 
referencia. Por lo demás, atendida la presencia de las ideas de este autor entre 
algunas de las más influyentes fuentes doctrinarias de las capellanías en el siglo 
siguiente6, parece atendible detenerse en algunas de las principales alusiones 
contenidas en su obra.

Perteneció este erudito jurista y filósofo7 a la escuela del humanismo jurídico 
francés. Fue conocido y frecuentemente citado por los autores posteriores como 
Tholosanus, pues nació en Toulouse hacia el año 15408.

5  Von Schulte, Friedrich, Die Geschichte der Quellen und Literatur des Canonischen Rechts 
von Gratian bis auf die Gegenwart, III (Stuttgart: Ferdinand Enke, 1880) 466-467.

6  Pérez de Lara, cit. (n. 1) 234, se funda en él, por ejemplo, para distinguir a la capellanía 
eclesiástica-colativa de la laical. 

7  Dominaba el griego, hebreo y latín, lengua, esta última, en la que escribía. Hyver, L’abbé 
Charles, le doyen Pierre Grégoire de Toulouse et l’organisation de la Faculté de Droit à l’Université 
de Pont-à-Mousson [1582-1597] (Pont-à-Mousson: Imprimerie Eugène Ory, Rue St -Laurent, 
1874) 21.

8  Nuestro autor, entre otras cosas, fue abogado en el Parlamento del mismo lugar, luego 
profesor de Derecho civil en Cahors y en Toulouse. Posteriormente, fue profesor de Derecho 
en la Universidad de Pont-à-Mousson. El duque de Lorraine le había encomendado la tarea de 
crear y organizar todo lo relacionado con el Derecho civil y canónico. Este hito marcó el debut 



Juan Esteban Villarroel Lavín188  REHJ. XLVII (2025)

Su obra, según han demostrado algunos investigadores, se encuentra en buena 
medida influenciada por la del filósofo medieval español Raimundo Lulio9 y per-
tenecería más propiamente al período pre-racionalista del humanismo jurídico. 
A juicio de Ramis, Tholosanus intentó aplicar “el pre-racionalismo enciclopedista 
de corte filosófico al Derecho”10.

Su principal escrito fue Syntaxes artis mirabilis, una enciclopedia de las cien-
cias, la alquimia, la magia, la astrología y las matemáticas, que convivían con la 
Filosofía y el Derecho. A esta obra, reimpresa en Lyon en 1585 y en Colonia por 
el editor Zetzner, se le añadió un epítome de todo el Derecho, titulado Syntagma 
juris universi11. Este voluminoso trabajo jurídico, divido en dos partes, contiene 
un libro (XV), en la segunda parte, dedicado a las personas eclesiásticas (mayores 
y menores dignidades) el cual incluye un capítulo (XXIX) titulado De Capellanis, 
Capellis & oratoriis.

Allí, iniciando el análisis, el autor se detiene en las conexiones entre los vo-
cablos capellán, capilla y capellanía, cuya proximidad lingüística proporciona la 
ocasión para un deslinde y una primera aproximación12. La relación entre capilla 
y capellanía, de este modo, es la que ocupa el segundo punto en el tratamiento del 
“Tolosano”, donde las distingue: “(…) Çapella a capellania, secundum Rebuffum, 
differt (…)13.

El contraste, empero, no se encuentra en que una, la capellanía, sea una carga 
de Misas y la otra, la capilla sea, según la acepción más elemental, una construcción 
destinada al culto divino. En otras palabras, no se contrapone una institución 
jurídica a una cosa física. El criterio aquí usado es diverso, pues la capellae (capi-
lla) sería, siguiendo esta línea de pensamiento, cualquier iglesia (en el sentido de 
templo) parroquial no colegiata que tenga existencia autónoma, o que subsista por 
sí, esto es, que constituya una iglesia por sí sola: “quod capella dici possit quaelibet 
ecclesia parochialis per se consistens (…) si modo collegiata non fuerit”14.

La capellanía, contrastando con esta noción, sería en cambio “aquella que no 
es por sí (misma)”, sino que existe dentro de los términos de otra iglesia, donde fue 
fundada y construida. En otras palabras, la capellanía pareciera entenderse como 
una parte de una iglesia (templo) mayor de la cual no está separada físicamente, 

de Pedro Gregorio en la Universidad de Pont-à-Mousson. Vid. Hyver, cit. (n.7) 16-17, 20; 
Von Schulte, cit. (n. 5) 466-467.

9  Aunque sería un ecléctico, no un “lulista” puro. Vid. Ramis, Rafael, “Las referencias lu-
lianas en el humanismo jurídico francés: Andreas Tiraquellus y Petrus Gregorius Tholosanus”, 
Anuario da Facultade de Direito da Universidade da Coruña, 17 (2013) 433; Bonner, Anthony, 
Doctor Illuminatus: A Ramón Llull Reader (Princeton: Princeton University Press, 1993) 66.

10  Ramis, cit. (n. 9) 433.
11  Tenemos a la vista Syntagma iuris universi atque legum paene omnium Gentium, edición 

de Lyon de 1587. 
12   En cierta medida se trata de un acercamiento filológico e histórico, en las que se en-

cuentran abundantes citas eruditas.
13  Gregorius Tholosanus, Petrus, Syntagma iuris universi atque legum pene omnium 

gentium, et rerum publicarum praecipuarum, in tres partes digestum, II (Lugduni: apud Joannem 
Pillehotte, Segunda edición, 1587) 308.

14  Gregorius Tholosanus, cit. (13) 308.



189La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

como un apéndice, santuario u oratorio: “At Capellania dici soleat illa, quæ non 
est per se, sed est intra aliam ecclesiam fundata & constructa. Sic putat Rebuffus 
capellaniam proprios habere fines & secretos ab alia ecclesia capellaniam autem esse 
ecclesiam intra fines alterius ædificatam, veluti auxiliarem, appendicem, sacellum, 
ædiculam, oratorium”15.

Conforme a esta perspectiva, la distinción pareciera centrarse en primera 
instancia, pues, en algo de naturaleza física, aunque de proyecciones espirituales: 
un espacio sacro de culto, diferenciado por la ubicación y autonomía respecto de 
una iglesia matriz entendida como templo.

Con esta postura, el eje naturalmente cede en favor de otro tipo de considera-
ciones, cuyo examen supone agregar a la intrínseca finalidad espiritual de nuestra 
institución y la carga especifica que sobre ella pesa, un nuevo nexo.

II. Las fuentes del Tolosano: Petrus Rebuffus de Montepessulano

El origen de la idea esbozada por Pedro Gregorio Tolosano encuentra su funda-
mento en la obra de otro autor francés16 que le precede y a quien cita directamente, 
el canonista Pierre Rebuffe o Petrus Rebuffus de Montepessulano (1487-1557)17. En 
efecto, este último autor, alude a la mentada distinción entre capilla y capellanía 
en distintos puntos que pasamos a examinar en lo sucesivo.

En su obra relativa a los diezmos el “Tractatus de decimis18”, por ejemplo, señala 
lo siguiente: “Capellania intra parochiam constructa, ille parochia est subiecta”19. 
Si bien en este último texto subyace un problema sobre jurisdicción y derechos 
y no discurre propiamente respecto de la naturaleza de las capellanías hace refe-
rencia, sin embargo, a la particular acepción precedentemente descrita por Pierre 
Gregorie. Esto, pues se alude a ella en base a la idea de que es una cosa construida 
o edificada dentro de otra iglesia20.

Es, no obstante, en su obra Praxis Beneficiorum21, dedicada a los Beneficios 
Eclesiásticos, donde se otorgan mayores luces respecto a la formulación que nos 
interesa. Así, al momento de clasificar a los Beneficios, Rebuffus parte con la 

15  Gregorius Tholosanus, cit. (13) 308.
16  Gregorius Tholosanus, cit. (13) 308.
17  Profesor de Derecho en París, autor de tratados sobre beneficios y concordatos, Von 

Schulte, cit. (n. 5) 554-555. Van de Wiel, Constant, History of Canon Law (Lovaina: Peeters 
publishers, 1991) 160; Lange, Hermann – Kriechbaum, Maximiliane, Römisches Recht im 
Mittelalter, II. Die Kommentatoren (Munich: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 2007) 745.

18  Se encuentra incluido en Tractatum novem (1566), el que contiene, a su vez, los siguientes 
tratados 1) De decimis 2) alienatione rerum ecclesiae 3) congrua portione 4) pacifis possessoribus 
5) nominationibus 6) repetit l. unic. C. de sentent. Quae pro eo quod interest, proferuntur 7) feudis 
8) servitutibus 9) excepcionibus. 

19  Rebuffus, Petrus, De decimis, en De Tractatus Novem (Lugduni: ad Salamandrae apud 
Claudium Sennetonium, 1566) 18.

20  “Vel si capellanus probaret & capella(nia) succursum non aedificatam intra términos ecclesiae 
baptismalis, quod ex omnímoda separatione cotigere posset: nam certum oportet ese capellam intra 
fines antiquio res ecclesiae aedificatam ese, alioqui frustra diceretur capellam subiectam ese ecclesiae 
batismale cum non sit in eius parochia(…)”. Rebuffus De decimis, cit. (n. 19) 18 n°16.

21  Según edición del año 1570, hecha en Lyon. 



Juan Esteban Villarroel Lavín190  REHJ. XLVII (2025)

división más general que distingue entre Beneficio regular y secular22. El criterio 
diferenciador radica aquí en si el clérigo beneficiado ha profesado y está sujeto 
a la Regla de una Orden Religiosa o bien si no lo ha hecho. Los Beneficios se-
culares, en tal sentido, son aquellos que corresponden o solo le pueden caber al 
clérigo que sirve a Dios en el “siglo” y, por ende, no se encuentra profesando una 
Regla23. Este último tipo de Beneficios son, agrega nuestro autor24, numerosos 
y a su vez susceptibles de distintas subclasificaciones25. Una de estas es la de los 
Beneficios simples (“simplex”), que se caracterizan por no tener administración 
ni jurisdicción o gobierno sobre el pueblo o el clero26, como el canonicato o las 
prebendas27. Luego de esta precisión, el autor se refiere, acto seguido, a nuestro 
tema, entroncándolo con los Beneficios simples. En este contexto Rebuffus des-
linda capilla de capellanía y para ello alude a una distinción que provendría de los 
“prácticos romanos”: “Item capellaniae (…) practici Romani faciunt differentiam 
inter capellam & capellaniam”28.

Luego, siguiendo tales lineamientos, define capilla como aquel cuerpo o igle-
sia que subiste por sí y por ello, agrega el autor, las cartas apostólicas dirigidas al 
titular de ella se hacen al “rector” 29de tal capilla: “nam capellam vocant quando 
est corpus per se & ecclesia per se & tunc literae apostolicae diriguntur rectori talis 
capelle ut in titulo de capellis monachorum”30. Prosigue el jurista, a continuación, 

22  Se presume ante la disyuntiva, además, que los beneficios son seculares, puesto que 
son la regla general, agrega Rebuffus, Petrus, Praxis Beneficiorum (Lugduni: apud Clementem 
Baudin, 1570) 7.

23  “(…) seculares clerici dicuntur, quia nullam professi sunt regulam, sed in seculo Deo serviente 
(...)”. Rebuffus, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 7 n°2. 

24  “Secularia beneficia multiplice sunt (…)”. Vid. Rebuffus, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 
7. A este tema, dedica un apartado especial en, Rebuffus, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 7-9.

25  Nombra así, por ejemplo, al Papado, abades, patriarcados, el arzobispado, etc. 
26  “Alia beneficia sunt simplicia & sine administratione ut quae non habent populm vel 

clerum, nec quidem ut adminstrationem: ut canonicatus & praebenda (…)”. Vid. Rebuffus, Praxis 
Beneficiorum, cit. (n. 22) 8. 

27  Sobre este asunto ver, Alonso Morán, Sabino, “La prebenda y las distribuciones en los 
cabildos”, Revista Española de Derecho Canónico, 8, n. 23 (1953) 395-396. 

28  Rebuffus, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 9.
29  Hasta el siglo XII, los sacerdotes a cargo de una Iglesia no usaban, por regla general, otro 

nombre más que el de sacerdote o presbítero. Con la aparición del nuevo Derecho Canónico, el 
sacerdote que gobierna la iglesia parroquial se denomina párroco o Rector. Antes de tal fecha, el 
título Rector era a veces usado por un Obispo o Abad que gobernaba una iglesia compuesta con 
varios clérigos. Para esto, véase Addleshaw, George William Outram, Rectors, vicars and patrons 
in twelfth and early thirteenth century canon law (London & York: St. Anthony’s press, 1956) 
6-8. La idea, en lo que nos atañe, parece dar cuenta de una cierta autonomía e independencia 
en la función, asociada al tipo de templo. En similar sentido, Avril indica que, desde mediados 
del siglo XII, una acepción del vocablo capellán (capellanus) es la de un sacerdote sustituto del 
titular de una parroquia (rector o prior). Avril, Joseph, “En marge du clergé paroissial: les 
chapelains de chapellenies (fin XIIe-XIII siècles)”, en Actes des congrès de la Société des historiens 
médiévistes de l’enseignement supérieur public, 22e congrès, Amiens. Clerc séculier au Moyen Age 
(1991) 121. Actualmente, pueden verse a este respecto, en el Código de Derecho Canónico 
(1983), los cánones 556-563 (de los rectores de las iglesias y de los capellanes).

30  Rebuffus, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 9.



191La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

con la capellanía, indicando que: “Si vero altare sit in aliqua ecclesia tunc dicitur 
capellania, & vocari solet perpetua: & dirigitur rescriptum tali N. perpetuo capellano: 
& sic capella corpus est per se, capellania in ecclesia aliqua”31.

Como bien puede apreciarse, en este importante fragmento Rebuffus alude a 
la capellanía como un Altar, el cual se encuentra situado dentro de alguna iglesia, 
diferenciándola de la capilla, la que es un “cuerpo o cosa” que subsiste por sí, 
autónomamente y que no está bajo el techo u alero de otro templo. Aquí el titu-
lar es el capellán perpetuo (de la capellanía) y no un rector (como en la capilla).

Particularmente sugestiva resulta la referencia del jurista al Altar, en tanto 
nos permite dirigir nuestra atención a aquella íntima articulación existente entre 
capellanía y culto sacrificial católico.

En efecto, el rol que le compete al Altar32 en el desarrollo y existencia del 
culto y, sobre todo, en la Misa es fundamental: la acción sacra a través de la cual 
el sacerdote, en tanto alter Christus, recapitula y reactualiza “el” sacrificio (sacrifi-
cium) no puede prescindir de tal objeto sagrado33. Al mismo tiempo, este objeto 
constituye “el corazón de aquel organismo de piedra que llamamos templo”34, 
lugar de culto por excelencia.

En un orden similar de ideas, Anson indica que, en términos estrictos, la Iglesia 
se construye para el Altar, no el Altar para la Iglesia35, por lo mismo, Jean Hani 
recuerda que este sería el “centro del que todo irradia y al que todo converge”36.

31  “(…) quod est notandum, sed non exacte servatur ista differentia etiam in iure: nam uno 
pro altero passim utimur”. De todos modos, el autor señala que no sería gravitante jurídicamente 
la diferencia, en tanto podría emplearse indistintamente. Rebuffus, Praxis Beneficiorum, cit. 
(n. 22) 9 n°14.

32  Conforme a lo que señala el destacado jurista, teólogo y liturgista medieval, contempo-
ráneo de Santo Tomás de Aquino, Guillaume Durandus en su Rationale Divinorum Officiorum, 
‘altar’ derivaría de alta res: una cosa o lugar alto, o alta ara (pira alta) donde el sacerdote que-
maba incienso. Pese a que usualmente se use la palabra Altar como sinónimo de Ara, este por 
su parte vendría de área, esto es, superficie plana o bien aredeo (fuego que quema). Durandus, 
Gulielumi, Rationale Divinorum Officiorum libri I (Lugduni: Sump Antonii Cellier patris & 
filii in vico mercatorio sub signo D. Antonii, 1672) 10.

33  Consiste en una “tabula” o “mensa”, cuyo material ha sido variable pero no su simbolismo 
y donde, en la nueva ley, se ofrece el sacrificio eucarístico. Vid. Anson, Peter, Churches their plan 
and furnishing (Milwaukee: the Bruce publishing company, 1948) 60; también, Schulte, A. 
J., “Altar”, en Herbermann, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia, I (New York: Robert 
Appleton company, 1907) 346.

34  Hani, Jean, El simbolismo del templo cristiano (1978; traducción de Jordi Quingles, 
Barcelona: José J. de Olañeta Editor, 1983) 87 ss.

35  Anson, cit. (n. 33) 60. 
36  Hani, cit. (n. 34) 87; Righetti, Mario, Historia de la liturgia, I (Madrid: Biblioteca de 

autores cristianos, 1955) 451.



Juan Esteban Villarroel Lavín192  REHJ. XLVII (2025)

El Altar es un objeto de profundo simbolismo37 y su magnitud cultual38 es de 
tal centralidad que se puede, en caso de necesidad, celebrar la Divina Liturgia y 
el Sacrificio de la Misa fuera de una iglesia, incluso a cielo descubierto39, pero es 
absolutamente imposible hacerlo sin un Altar. Es por esto que el vínculo con la 
capellanía viene a revelar un aspecto interesante e insospechado, según se dijo.

Finalmente, Rebuffus en su obra dedicada a la interpretación del Concordato 
suscrito entre el Papa León X y Francisco I de Francia (en 1516)40, base de la 
referencia que usa Petrus Gregorius Tholosanus en syntgama iuris universi, reitera 
esta misma doctrina, pero con otros detalles de relevancia.

Los comentarios y aportes de Rebuffus en esta parte los hace al modo de 
glosas marginales al texto. En la rúbrica a forma mandati apostolici del Concor-
dato, el Pontífice pasa a enumerar41 ciertos beneficios y menciona a las capillas 
y capellanías. Rebuffus, recoge en la glosa al vocablo capella la distinción entre 
ambas: “a.Capella. quae dicitur quaelibet ecclesia etiam parochialis per se consistens 
dummodo non fuerit collegiata. Panor per illú tex. in.ca. nobis de iure patro. Docto 
in rubr.de capellis monach. vbi vide hosti. in summa quid iuris habeat episcopus in 

37  Prueba de ello, es que en la Iglesia latina el Altar contiene reliquias de Santos y Mártires 
y debe ser consagrado o dedicado por el Obispo (esta tradición es recogida en la actual disciplina 
del Código de Derecho Canónico [1983], Canon 1237 § 2). Es por esta razón, por ejemplo, 
por la cual en el complejo y rico simbolismo de la Misa latina Tradicional [Forma extraordi-
naria del Rito Romano bajo la nomenclatura instaurada por el M.P. Summorum Pontificum 
de Benedicto XVI, actualmente derogada por el M.P. Traditionis Custodes de Francisco] el 
sacerdote, luego del Confíteor sube al Altar y lo besa, expresando así la unión con Cristo y con 
los Santos cuyas reliquias descansan bajo la piedra del Altar y por ello dice: Oramus te Domine, 
per merita Sanctorum tuorum , quorum reliquiae hic sunt, et ómnium Sanctorum ut indulgere 
digneris Omnia peccata mea. Amen. 

38  Sin perjuicio de ello, Durandus, cit. (32) 11, dice que en las Sagradas Escrituras hay 
diferentes tipos de Altar mencionados, los cuales tienen significados simbólicos profundos y 
diversos. El altar alto simboliza, en ese sentido, al Dios Trinitario y también a la Iglesia triunfante. 
El Altar bajo, a su vez, viene a representar a la iglesia militante y a los sacramentos. Desde otro 
punto de vista, significa a la a) Iglesia espiritual, b) a Cristo mismo c) al cuerpo de Cristo y d) 
la mesa donde Cristo dio de comer a sus discípulos.

39  Anson, cit. (n. 33) 60. Una de las fuentes más antiguas de esta idea y de la posibilidad 
de celebrar Misa, en una “capilla”, incluso a cielo descubierto se encuentra en el Decreto de 
Graciano. Se considera ahí el caso de las iglesias (templos) destruidos por pueblos bárbaros, 
siempre que tales “capillas” tengan “tabula” consagrada (altar). Decretum Gratianus, Pars III, 
D. 1 C. 30: XXX. Quomodo in ecclesia conbusta missa possit celebrari. Item ex Concilio Triburiensi. 
Concedimus etiam, ut sicubi (quod peccatis nostris exigentibus perplurimum factum est) a Normanis 
et a Sclauis, ab Ungaris, et a malis Christianis, seu alio qualicumque modo ecclesiae fuerint incensae 
et conbustae, in capellis cum tabula consecrata missas interim celebrari permittimus, donec ecclesiae 
ipsae restaurari queant. In itinere uero positis, si ecclesia defuerit, sub diuo, seu in tentoriis, item si 
tabula altaris consecrata ceteraque sacra misteria ad id offitium pertinentia ibi affuerint, missarum 
solempnia celebrari concedimus.

40  Concordata inter sanctisimo dominum nostrom Papam Leonem decimum & sedem apostoli-
cam ac christianissimum dominum nostrum regem franciscum huius nominis primu & regnum aedita

41  (…) Beneficio cum cura vel sine cura etaim si parochialis ecclesia vel ejus vicaria aut capella 
sive perpetua capellania (….) el texto puede verse, en Nussi, Vincenzo, Conventiones de rebus 
ecclesiasticis inter S. Sedem et civilem potestatem variis formis initae ex collectione romana (Mo-
guntiae: Sumptibus Francisci Kirchheim, 1870) 375. 



193La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

illis: capellania verò solet dici illa quae nó est per se, sed est intra ecclesiam fundata 
et constructa, de quibus Feli.in.c.ex parte. S.col.I. & seq.de rescrip. & in.ca. cum. 
venerabilis columna IIde exceptio” 42.

Como se puede apreciar se trata de la misma postura indicada en los demás 
fragmentos: la capellanía es aquella que no subiste por sí y fue fundada y construida 
dentro de otra Iglesia. Ahora bien, aquí, a diferencia del pasaje contenido en el 
tratado sobre los beneficios, encontramos importantes referencias.

Al fundamentar su aserción el autor emplea una doble remisión: para el 
estatuto jurídico de las capillas se refiere a las decretales de Gregorio IX en (X. 
3, 37-38), conforme a los comentarios de Abbas Panormitano y del Cardenal 
ostiense, Enrique de Susa. Para la capellanía, en cambio, la remisión nos conduce 
a Felini María Sandeus.

III. Felini María Sandeus

Conocido como Felinus o Sandeo (1444-1503)43 se trata este de un canonista 
italiano, de la última época del período de los decretalistas44, cobrando sentido 
aquella referencia a los autores y “los prácticos romanos”. Su obra sobre los decreta-
les Commentariorum Ad V libros Decretalium, constituye la fuente de las aserciones 
que cita Rebuffus y que posteriormente reproduce Pedro Gregorio de Tolosa.

A grandes rasgos, las fuentes decretalicias en las que se basa Sandeus, no 
discurren directamente sobre las capellanías y su naturaleza y tampoco hay una 
referencia explícita y formal a la distinción entre capilla y capellanía elaborada 
por Pedro Gregorio y Rebufus. Mas bien se trata de textos que describen ciertos 
elementos fundamentales que suponen la noción indicada, sin una elaboración 
conceptual expresa, al modo de una definición.

Así, por ejemplo, X. 1, 3, 1245, en el marco de una cuestión procesal relativa 
a una apelación eclesiástica, la decretal nos habla de una capilla que está sujeta a 

42  Rebuffus, Petrus, Concordata inter sanctisimo dominum nostrom Papam Leonem decimum 
& sedem apostolicam ac christianissimum dominum nostrum regem franciscum huius nominis primu 
& regnum aedita Cum interpretationibus aegregij viri D. Petri Rebuffi (Paris: Apud Galeotum 
pratensem ad prima columman regii palatii, 1545) 300.

43  Nacido en 1445 en Felina, en la diócesis de Reggio, Profesor de Derecho Canónico en 
Ferrara y Pisa, Auditor de la Rota Romana, obispo de Penna, después de Lucca, donde murió en 
1503. famoso como poseedor de una importante biblioteca, que legó al cabildo de la catedral de 
Lucca, y que todavía existe. Vid. Savigny, Karl, Storia del diritto romano nel medio evo II, parte 
secunda (Firenze: Vincenzo Bateli e compagni, 1845) 272. Von Schulte, cit. (n. 5) 350-352; 
Van Hove, A., “Sandeo”, en Herbermann, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia, XIII 
(New York: The Encyclopedia Press inc., 1913) 435. Van de Wiel, cit. (n. 17) 124; Lange, 
cit. (n. 17) 838. 

44  Van de wiel, cit. (n. 17) 124.
45  Ex parte S. personae ecclesiae de Tarento nobis innotuit, quod, quum capella de Emptonn. 

ad praedictam ecclesiam de iure pertineat, ab ea multis temporibus iniuste est subtracta, et O. 
diaconus, qui iam dictam capellam detinet, capellanum ipsius ecclesiae G., nomine ipsius S. in 
ea ministrantem, post appellationem a se factam amovit. Quam quum esset S. prosecutus, et ad 
iudices literas impetrasset, ipse O. appellationem suam prosequi non curavit, quumque auctoritate 
praedictorum iudicum in ius esset vocatus, dixit, se literas priores habere, de quibus nulla mentio 



Juan Esteban Villarroel Lavín194  REHJ. XLVII (2025)

otra Iglesia mayor, “(…) Ex parte S. personae ecclesiae de Tarento nobis innotuit, 
quod, quum capella de Emptonn. ad praedictam ecclesiam de iure pertineat, ab ea 
multis temporibus iniuste est subtracta, et O. diaconus, qui iam dictam capellam 
detinet, capellanum ipsius ecclesiae G., nomine ipsius (…)”.

Respecto a esta decretal Felinus da a entender que, bajo distintos aspectos, 
una de estas está supeditada o sujeta a la otra, sugiriendo que no es autónoma o 
separada y que una está dentro de la otra: “(…) ecclesiam principalem & particulares 
reditus capellae in ea sitae, non dr. In benedicio duplex: quia capella venit secundario 
(…)”46. En ese sentido, los réditos asignados a la “capilla” situada en la iglesia 
principal no implica la existencia de un beneficio “doble”.

Por otro lado, Felinus, en el extenso y complejo comentario a la Decretal X. 
2, 25, 647 y, en línea similar, habla, a propósito del derecho de Patronato, de una 

in posterioribus habebatur, quas usque ad tertiam citationem suppressit, eisque dolo vel negligentia 
uti postposuit, quod ex diuturnitate temporis videbatur, in quibus nulla mentio de appellatione ab 
ipso facta fiebat, quum biennium a tempore appellationis iam fuisset elapsum. Ideoque fraternitati 
vestrae per apostolica scripta mandamus, quatenus, si ita esse constiterit, revocatis in statum pristinum 
omnibus, quae post appellationem ipsius O. inveneritis attentata, praescriptam capellam matrici 
ecclesiae appellatione remota restituere procuretis, praedictum O., si eum appellationem suam non 
fuisse prosecutum constiterit, memorato S. in expensis necessariis condemnantes.

46  Felinus, Sandei, Commentariorum ad V libros Decretalium Pars Prima (Lugduni: 1587) 
94V. 

47  cum venerabilis frater noster I. Sabinen. episcopus coram dilectis filiis nostris R. tituli S. 
Anastasiae presbytero, et P. sanctae Luciae ad septa solis diacono cardinali, quos sibi et R. procu-
ratori vestro concessimus auditores, ecclesiam sancti Viti [de Granica] cum suis possessionibus et 
[suis] pertinentiis petiisset, asserens, eandem ad se in spiritualibus et temporalibus pertinere, idem 
[procurator], nondum eiusdem episcopi intentione fundata, praepropere sic respondit, quod, etsi 
dicta ecclesia dudum fuerit ecclesiae Sabinensi subiecta, eam tamen non poterat episcopus vendica-
re, quam ex permutationis causa Farsense monasterium obtinebat, ad hoc probandum quoddam 
exhibens instrumentum, in quo contineri prima facie videbatur, quod Theodosius episcopus cum 
suorum sacerdotum assensu praedictam ecclesiam sancti Viti pro quibusdam ecclesiis et rebus aliis in 
cambium vestro duxit monasterio concedendam. Ad haec [autem] episcopus proposuit memoratus, 
intentionem suam per huiusmodi responsionem esse fundatam. Quum enim pars vestra responderit, 
se dictam ecclesiam, ex permutatione facta per Sabinensem episcopum obtinere, quam etiam publico 
nitebatur instrumento probare, confiteri per consequens videbatur, se credere, quod dicta ecclesia 
tempore permutationis pertinuit ad ecclesiam Sabinensem, quum permutatio inter contractus bonae 
fidei computetur, nec cum alio, quam cum domino, vel cum eo, qui habebatur loco domini, legitime 
valeat celebrari, +adiiciens, quod, etsi confessioni [huiusmodi] stare vellet, in quantum contra vos 
facere videbatur, instrumentum tamen huiusmodi contra se minime admittebat, quod nec tabellionis 
auctoritate, nec subscriptione testium dignoscitur esse fulcitum. Sed ad hoc pars vestra respondit, quod, 
quum procurator id in modum exceptionis obiiceret, non videbatur ex adversae partis intentione 
fuisse confessus, quia iuxta legitimas sanctiones qui exceptione utitur non aestimatur de intentione 
adversarii, cum quo agitur, confiteri, adiungens, quod, etsi permutationis tempore coenobium Farfense 
crediderit dictam ecclesiam S. Viti ad Sabinensem ecclesiam pertinere, praedictus tamen procurator 
ex certis causis seu verisimilibus coniecturis credulitatem suam postmodum potuit taliter informare, 
ut [nunc] crederet eandem ecclesiam ad Sabinensem ecclesiam tunc temporis non spectasse. Porro 
memoratus episcopus ad probandum, quod iam dicta ecclesia ad se in temporalibus pertinebat, 
quosdam testes induxit, per quos nitebatur ostendere, quod tam dictam ecclesiam, quam molendina, 
terras, et alia bona eius Sabinenses episcopi diutius possederunt, de illis pro suae voluntatis arbitrio 
libere disponendo. +[Quidam quoque testes ad probandam praescriptionem ex vestra fuerunt parte 
producti; per quorum aliquis vester procurator asseruit, sufficienter ostensum, quod a nonaginta 



195La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

“capilla” edificada al interior de otra iglesia:“intra corpus ipsius ecclesiae laicus 
aedificat capellam: quia ratione soli prelatus ecclesiae efficitur compatronus” 48.

Si bien es cierto que Felinus no emplea el vocablo capellanía, así como tampoco 
la decretal comentada, la idea se podría encuadrar en la acepción previamente 
indicada.

Más adelante en el mismo comentario a esta decretal emplea, sin embargo, el 
término capellanía (capellanie), basado en una interesante fuente y lo hace bajo 
la modalidad que nos incumbe (como algo que está dentro de otra Iglesia): “Tu 
vide Rotam de re. Eccles. Non. Alie. 6 decis. & de iure pat. Decis. 14 & seq. in antiq. 
Ubi dicitur quod capellanie edificate in ecclesia spectante ad presentationem abba-
tis, spectant etiam ad praesentationem eiusdem, quia contentum sequitur naturam 
continentis»49. El telón de fondo en este pasaje, son los deslindes jurisdiccionales 
y, sobre todo, ciertas prerrogativas, como la titularidad del derecho de Patronato 

aquí consignada. Ahora bien, el fragmento recién citado reproduce, a su vez, una 
importante fuente en la que cabe detenerse.

annis eandem ecclesiam cum molendinis et aliis bonis eius vestrum monasterium possederat in 
quiete. Sed ad hoc pars episcopi respondebat quod etsi quidam testes de nonaginta annis deponere 
videantur, quia tamen de iuris ordine tempora schismatum, quae temporibus bonae memoriae 
Innocentii et Alexandri Romanorum Pontificum intercessisse noscuntur, et de nostra indulgentia 
speciali episcopo memorato concessa tempus Conradi quondam Sabinensis episcopi, quum propter 
eius absentiam, qui pastoralem curam gessit in ecclesia Maguntinensi, et illorum incuriam, quibus 
Sabinensis episcopatus diversis temporibus fuit cura commissa, eiusdem episcopatus iura neglecta 
fuerint, debeant de computatione subduci, quum eundem episcopum in eo statu quoad defendenda 
Sabinensis episcopatus iura duxerimus reponendum quem habuit quando idem Conradus Sabinensis 
ecclesiae praesulatum accepit, residuum temporis procul dubio ad legitimae praescriptionis limitem 
minime pertingebat.] Super iis igitur et aliis propositis coram cardinalibus supradictis deliberatione 
cum fratribus nostris habita, Intelleximus, supradictum episcopum intentionem suam minime fun-
davisse per testium depositiones, vel procuratoris supradicti responsionem, quia, sicut praemissum 
est, exceptionem obiiciens de intentione partis adversae, non intelligitur fuisse confessus, vel [etiam] 
per instrumentum ex adverso exhibitum, quum in eo Theodosius episcopus, a quo permutatio facta 
proponitur, non dicatur episcopus Sabinensis, quanquam in transscripto, quo procurator utebatur, 
appositum fuerit «Sabinensis» per vitium falsitatis. Licet autem nimis excesserit qui transscriptum 
illius instrumenti falsavit, quia tamen delictum personae in damnum ecclesiae redundare non debet, 
ac non solum ante sententiam, verum etiam post abiici potest exceptio falsitatis, quum falsorum 
instrumentorum praetextu lata sententia usque ad XX. annorum spatium valeat retractari veritate 
comperta, nolumus, ut per id monasterio vestro praeiudicium generetur. Quia vero nobis constitit, 
supradictam ecclesiam sancti Viti constitutam esse in dioecesi Sabinensi, episcopale ius in omnibus 
[spiritualibus] eidem episcopo adiudicavimus in eadem, illis duntaxat exceptis, quae per authentica 
scripta ei noscuntur esse subtracta, quum per privilegium vel praescriptionem legitimam nullatenus 
probaretur exempta. Verum quia dictus episcopus, qui eandem ecclesiam vendicabat [sibi quoad 
temporalia], munitum se [super hoc] praescriptione legitima non ostendit, quanquam probaverit, 
episcopum Sabinensem bona eiusdem ecclesiae aliquanto tempore possedisse, vos ab impetitione 
episcopi quoad temporalia eiusdem ecclesiae sententialiter duximus absolvendos. [Nulli ergo etc. Dat. 
Viterbii II. Non. Aug. Ao. XII. 1206.]

48  Felinus, Sandei, Commentariorum ad Quinque libros Decretalium Pars tertia (Venetiis: 
1601) 13v.

49  Felinus, Commentariorum ad Quinque, cit. (n. 48)13V. 



Juan Esteban Villarroel Lavín196  REHJ. XLVII (2025)

IV. La Audientia Sacri Palatii (Rota romana) y la capellanía.

Se trata de una referencia a la antigua Jurisprudencia canónica de la Audientia 
Sacri Palatii, conocida como la Sacra Rota Romana o Rota50, prestigioso y otrora 
influyente tribunal eclesiástico51, el más alto de la iglesia latina.

Originado en la baja edad media, entre fines del siglo XII e inicios del siglo 
XIV52, funcionaba, en líneas generales, como un tribunal de apelación que conocía 
en segunda instancia los casos sometidos a su conocimiento53. Sus jueces, llama-
dos auditores, recibían sus facultades jurisdiccionales del Pontífice, y gozaban de 
gran prestigio. El mismo Felini María Sandeus, por ejemplo, fue uno de ellos54.

Entre las diversas contribuciones que dejó esta Corte para la Historia jurídica 
occidental se encuentra la introducción de las llamadas Decisiones. Eran estas un 
documento especial, parte del expediente, en virtud del cual se explicitaban las 
razones y argumentos jurídicos que sostendrían legal y fundadamente la sentencia 
a dictar, luego, por los jueces. En este sentido, Decisiones y Sententiae son cosas 
distintas55, las primeras tienen las explicaciones y razones jurídicas, pero no in-
cluyen la sentencia o resolución de los auditores 56.

50  “(…) Rotam de re. Eccles. Non. Alie. 6 decis. & de iure pat. Decis. 14 & seq. in antiq (…)”. 
Vid. Felinus, Commentariorum ad Quinque, cit. (n. 48)13V. 

51  La alta preparación y prestigio asociado al nombre de esta Corte, dio origen a varios 
otros tribunales, fuera de Roma, que adoptaron también la designación de “Rota”. Así, “tam-
bién había Rotas en otras ciudades de los Estados Pontificios: en Perugia, Bolonia, Aviñón, 
Urbino, Macerata, Ferrara. El nombre se extendió también a otras partes de Italia central: en 
Toscana encontramos Rotas en Florencia, Siena, Lucca y Arezzo; y en Génova en el Norte. 
También existe una Rota española (Tribunal de la Rota de la Nunciatura Apostólica en España 
o Rota Española o Rota Matritense) establecida en 1771 por Clemente XIV (abolida en 1932 
pero restablecida por Pío XII en 1947) y que sigue funcionando”. Vid. Flaiani, Enrico, “The 
Tribunal of the Roman Rota and its archives”, Mitteilungen des Instituts für osterreichisch Ges-
chichtsforschung, 121, 2 (2013) 379-380. Es, por lo demás, el tribunal existente más antiguo 
del mundo. Vid. Salonen, Kirsi, Papal Justice in the Late Middle Ages: The Sacra Romana Rota 
(New York: Routledge, 2016) 18.

52  Flaiani, cit. (n. 51) 379; Schwarz, Brigide, “The Roman Curia (until about 1300)”, 
en Hartmann, Wilfried, Pennington, Kenneth (Ed.), The History of Courts and Procedure in 
Medieval Canon Law (Washington D.C.: The Catholic University of America Press, 2016) 217. 
Un hito importante, empero, es la promulgación de la constitución Ratio Iuris del Papa Juan 
XXII (1316-1334) que reguló el funcionamiento de la Rota por primera vez. Vid. Salonen, 
cit. (n. 51) 18.

53  Si bien era un tribunal primordialmente eclesiástico, también tuvo competencia, den-
tro de los Estados pontificios para conocer cuestiones seculares en ciertas circunstancias. Vid. 
Flaiani, cit. (n. 51) 381.

54  En principio, eran doce auditores en la época de Sixto IV y cada uno de ellos tenía a su 
vez cuatro notarios a su servicio, los que debían llevar (cada uno de estos a su vez), en orden 
cronológico y en un registro separado, los procesos de los casos que estaban bajo su responsa-
bilidad. Vid. Flaiani, cit. (n. 51) 390; Salonen, cit. (n. 51) 5.

55  Pese a que las sentencias que actualmente dicta la Rota se denominan Decisio. Vid. 
Flaiani, cit. (n. 51) 380.

56  Salonen, cit. (n. 51) 6-7.



197La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

Estas Decisiones, empero, cobraron importancia e influencia57 y empezaron, 
las más antiguas (S. XIV), a ser recopiladas en distintas colecciones: Decisiones 
Thomae Falstoli (años 1336–37), Decisiones antiquores (año 1360), Decisiones anti-
quae (recoge desde 1372 hacia adelante), Decisiones Aegidii Bellemerae (1374–75) 
y Decisiones novae (1376–81)58.

Las referencias de los autores y de Fellini en su comentario a esta decretal 
particular, remiten a decisiones insertas en la colección Decisiones antiquae59.
Especialmente interesante para nuestro problema es la nomenclatura usada por 
el tribunal en la decisión XV (sobre el iure Patronatus)60.

El supuesto de hecho en ese caso decía relación con la extensión jurídica del 
derecho de Patronato que ya gozaba un Abad respecto a una iglesia determinada. 
Concretamente si le corresponde, también, ejercer tal prerrogativa, esto es, la 
presentación de un candidato [que es prima facie, en lo que consiste el derecho 
de Patronato] tratándose de una “capellanía” subyacente en dicho templo.

En este contexto, el tribunal denomina capellanía a cierta cosa de naturaleza 
física en primera instancia, un espacio y lugar consagrado en base a un eje que se 
encuentra edificado dentro de otra iglesia sobre la cual el abad ejerce la titularidad 
del patronato (Ius Patronatum) y cuya conexión o dependencia suscita la duda. En 
efecto, la fuente señala: “Nota quòd vbi Abbas dicit se patronum alicuius ecclesiae, si 
infra ecclesia aedificentur capellaniae, videntur pertinere ad abbaté iurepatronatus in 
dubio (…)”61. Como tuvimos ocasión de mencionar, el problema aquí analizado no 
tiene relación inmediata con la naturaleza de la capellanía, si no con la aplicación 
del Patronato, sin embargo, el caso permite notar, con la debida suficiencia, la 
estructura y el concepto sobre los cuales distinguen los canonistas y que vemos 
expuesta sucesivamente en la obra de Felini María Sandeo, Pierre Rebufus y Petrus 
Gregorius Tholosanus.

La idea de ser la capellanía una cosa que está dentro de los límites de otra se 
corrobora y refuerza en tanto la decisión de la Rota añade, como colofón para re-
solver el asunto del Patronato, que la naturaleza del contenido sigue a la naturaleza 
del continente62: “(…) quia ex quo abbas est patronatus ecclesiae, consequenter videtur 

57  Las decisiones más antiguas funcionaron como una especie de “precedente” para juicios 
posteriores y circularon por Europa antes de la imprenta. Vid. Salonen, cit. (n. 51) 7.

58  Salonen, cit. (n. 51) 7 n. 8.
59  Usamos en esta parte, una versión basada en antiguos manuscritos e impresa en 1581, en 

Colonia, Alemania: Do. De Rota Decisiones Novae Antiquae et Antiquiores. En ella se compren-
den en un tomo, entonces, las Decisones antiquores (compilada en 1360s), Decisiones antiquae 
(recoge desde 1372 hacia adelante) y Decisiones novae (1376–81) y finaliza con Decisiones 
Thomae Falstoli (1336–37).

60  Ver Decisio Antiquae, en Do. De Rota Decisiones Novae Antiquae et Antiquiores. 
exactissime et vetustissimis manuscriptis exemplaribus emendatae & ex his complura inserta atque 
Omnia ex ordine collocata. Accesserunt praeterea suo ordine in finem cuiuslibet decisionis Do. Petri 
Rebuffi, Camilli Mellae, anto. Mariae Papazon., Guliel. Realis, et aliorum doctorissimorum virorum, 
additiones (Coloniae Agrippinae: apud Ioannem Gymnicum, sub monocerote, 1581) 547.

61  Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 547.
62  Cita como ejemplos de esta relación algunos fragmentos del Digesto como Ulpianus libro 

39 ad edictum, en D. 28, 1, 22, 7: Signatas tabulas accipi oportet et si linteo, quo tabulae involutae 
sunt, signa impressa fuerint. También, Gaius libro secundo rerum cottidianarum sive aureorum, 



Juan Esteban Villarroel Lavín198  REHJ. XLVII (2025)

esse patronus ipsarum capellaniarum, vt contentum sequatur naturam continentis.
arg.l.ad testium.§. fin .ff. de testa. cúm l.adeò.§.insula. de acq.rer. do. & l. quòd si 
neque § materia. de peric.& có. rei vcn (…)”63.

En la decisión siguiente (XVI), de acuerdo con esta compilación, se comprende 
un problema análogo acerca del Ius Patronatum. Se trata de una iglesia que espera 
la presentación de un candidato por el abad y en la cual existe asimismo una “ca-
pellanía” cuyos fundadores no parecen haber retenido el derecho de Patronato. 
La disyuntiva reside en la aptitud del Abad para extender, también a la capellanía, 
la facultad que posee respecto de la iglesia, o si aquella atañe más bien al Obispo. 
En efecto, la decisio indica: “In ecclesia quae spectat ad presentationem cuiusdam 
abbatis, fundatae sunt de proventibus extrinsecis certae capellania perpetua (…) 
nec fundatores sibi retinuerant iuspatronatus vel potestandi praesentandi Quaeritur 
utrum pertinent illa praesentatio ad illum abatem: vel an plena &libera disposition 
&collation ad episcopum pertineat?”64.

Frente a ello, el tribunal presenta dos opciones, primero se indica la posibilidad 
de corresponder al Obispo y luego, para la segunda opción, otorga una concisa 
argumentación de la postura que sostiene la prerrogativa del Abad, indicando, 
en lo que aquí importa, que por estar fundada la capellanía dentro de la iglesia, 
la presentación y el derecho de Patronato parecen corresponder al Abad y no al 
Obispo: “Alii vero quod imo ad presentationem abbatis: quia ex quo fundantur in 
ecclesia debet cedere ecclesia: & per consequens spectare ad presentationem eius, ad 
quem spectat praesentatio ecclesiae (…) argumento c. ad audentiam aedifcando (….) 
Ergo videtur quod iuspatronatus abbatis se extendat ad illa, quae sunt infra ecclesiam 
ff. de damno infecto. l. damnni. § si is qui vicinas”65.

Finalmente, teniendo a la vista el sentido aquí atribuido al vocablo capellanía 
y la plena sintonía entre estas antiguas decisiones, se puede constatar cómo, en 
esta fuente jurisprudencial bajo-medieval, aparece una dimensión particular de 
la figura capellánica. De esta huella mencionada en las decisiones Antiquae de la 
Sacra Rotae Romana, entonces, pasamos al canonista italiano Felini María Sandeus 

en D. 41, 1, 7, 3: Insula quae in mari nascitur (quod raro accidit) occupantis fit: nullius enim esse 
creditur. In flumine nata (quod frequenter accidit), si quidem mediam partem fluminis tenet, com-
munis est eorum, qui ab utraque parte fluminis prope ripam praedia possident, pro modo latitudinis 
cuiusque praedii, quae latitudo prope ripam sit: quod si alteri parti proximior sit, eorum est tantum, 
qui ab ea parte prope ripam praedia possident. Y también, Paulus libro tertio epitomarum Alfeni 
digestorum, en D. 18, 6, 15, 1: Materia empta si furto perisset, postquam tradita esset, emptoris 
esse periculo respondit, si minus, venditoris: videri autem trabes traditas, quas emptor signasset.

63  Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 547.
64  Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 547-548.
65  Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 548. Cita a Paulus libro 48 ad edictum, en D. 39, 2, 

18, 5, 5: Si is, qui unas aedes habebat, stipulatus fuerit, deinde vicinas comparaverit, an earum 
quoque nomine, quas post interpositam stipulationem comparasset, promissorem obligaret, quaesitum 
est. Iulianus scribit videndum, ne earum dumtaxat nomine cautum habeat, de quibus inter eum 
et promissorem initio actum fuerit. Cui consequens videri posse, ut et, cum aedium communium 
nomine duo socii stipulentur, de eo dumtaxat damno caveri videatur, quod in parte aedium cuique 
socio datum fuerit. Sive ergo redemerit alteram partem quis ex his sive adiudicata fuerit, non augeri 
promissionis obligationem. Pomponius relata Iuliani scriptura dicit non se improbare.



199La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

y de este al francés del siglo XVI Petrus Rebbufus de Montepessulano, fuente a su 
vez de Petrus Gregorius Tholosanus.

Recepción

1. Península Ibérica: Espino de Cáceres, Azor, García y Agustín Barbosa
El influjo de esta línea doctrinal se encuentra recogido en diversas partes, sobre 

todo entre los canonistas, aunque presenta discontinuidades que la diferencian, 
por ejemplo, de la recepción de la noción de onus66. En el mundo hispánico del 
siglo XVI la podemos ver expuesta o al menos citada en la obra de Didacus Spino 
(Diego Espino de Cacéres), canonista español, catedrático de la Universidad de 
Salamanca67.

Espino de Cáceres68 es autor de una obra titulada Speculum testamentorum. 
Este texto principia69 con un formulario de testamento completo, escrito en lengua 
vulgar, en el que cada una de sus cláusulas da origen a un apartado analizado por 
el autor. Así, por ejemplo, en la cláusula cuarta [del formulario]70 se describe la 
fundación de una capilla en una iglesia (donde el testador exige ser enterrado) y 
se pide se establezcan ahí capellanías señalando, además, quienes deben ser los 
capellanes, sus funciones y requisitos, así como quienes oficiaran de patronos.

Esto da lugar a la Glossae quarta principalis De patronis nominatis a testatore, 
donde en medio de un prolongado excurso se recoge en parte la tradición de 
la capellanía descrita, basándose, justamente, en la distinción de Felini Maria 

66  Que es vocablo con la que la definen Pérez de Lara, cit. (n. 1) 229; Leone, cit. (n. 1) 
51 n°19; Mostazo, cit. (n. 1) 120 n°1.

67  Alejo Montes, Javier, “Cátedras y catedráticos de la Universidad de Salamanca en el 
último cuarto del siglo XVI: 1575-1598”, en Rodríguez-San Pedro Bezares, Luis (ed.), Uni-
versidades hispánicas: colegios y conventos universitarios en la edad moderna (II) miscelánea alfonso 
ix, 2009 (Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2009) 243.

68  Para más detalles se puede ver, De Dios, Salustiano, “La doctrina sobre el poder del 
príncipe en el doctor Diego Espino de Cáceres”, Salamanca revista de estudios, 42 (1999) 60-71.

69  Speculum Testamentorum sive Thesaurus Universae Iuris Prudentiae, según versión, que 
manejamos, del año 1593.

70  “Ite mando,q en el lugar y sìtio de la dicha Iglesia, a dode dexo declarado q sea mi cuerpo 
enterrado quiero y es mi voluntad q mis herederos haga edificar una capilla cofòrme a la traza q 
dexo hecha q esta en poder del Prior del dicho monasterio a honor y reverencia de nuestra señora la 
Virgen María y de su sanctissima concepción y acabada la dicha capilla de la dichà renta se fundé 
doce capellanías cada una de veynte mil maravedís de renta para siémpre jamas; a las quales sea 
presentados clerigòs presbyteros de mi linaje preferiendo siempre el mas própinquo al otro.Y en defecto 
de faltar de los dichos mis parientes y familia sea prcsentados clérigos desta ciudad y su Obispado y 
naturales del, por manera q habiendo naturales ningun estrangero de otra parte sea presentado. Con 
tal condicion, que los dichos sacerdotes quc ansi fuere presentados para dezir las dichas missàs,sean 
hombres honrados de buena fama,vida ycostumbres, nacidos de legitimo matrimonio. De lo qual y 
de cada vna de las dichàs cosas se haga bastante informacion por los patronos. Y es mi voluntad que 
los dichos capellanes diga la mitad dellos vna semana missà y la otra mitad los otros por manera q 
cada dia aya missa para sìémpre jamas,y q los vnos y los otros sean obligados todas las fiestas solém-
nes a asistir a las hòras ansì avisperas como a missa cantadolas, resìdiendo y haziéndo el officio por 
sus personas”. Spino, Didaco, Speculum testamentorum sive thesaurus universae iuris prudentiae 
(Metymnae a Campo: Excudebat Iacobus a Canto, 1593) 1-2.



Juan Esteban Villarroel Lavín200  REHJ. XLVII (2025)

Sandeus: “Nam ex hoc quod altare vel capellania est constructa in ecclesia a patrono 
vel a testatore cum licentia & authoritate episcopi iam factum est ecclesiasticum be-
neficium, si cum redditibus & dotatione perpetua constituatur & iam inter beneficia 
ecclesiastica personae conferendam & apellatur talis capellania colativa: tenet felin. 
In c. ex parte, el secodo, de rescriptis (…)”71.

Espino añade, por cierto, los requisitos esenciales para que esta fundación 
pueda, además, considerarse un verdadero Beneficio Eclesiástico, tales como la 
aprobación o autorización episcopal, la existencia de los réditos y la dotación de 
carácter perpetua, etc.

En el mismo ámbito también se puede mencionar al Jesuita Juan Azor (1535-
1603) 72 y a los canonistas Nicolás García73 (XVI-1645)74 y Agustín Barbosa75 
como receptores de estas ideas.

2. Francia e Italia
En Francia, además de lo ya expuesto, se encuentra la obra de André Delvaulx 

(1569-1636) conocido como “Vallensis”76. En su Paratitla sive summaria et me-
thodica explicatio decretalium D. Gregorii papae IX, contiene un capítulo que trata 
sobre las capillas monásticas donde trae a colación la distinción entre capilla y 
capellanía, siguiendo literalmente a Petrus Rebuffus de Montepelussano en su obra 
Praxis Beneficiorum. Delvaux aquí sostiene que con la palabra capellanía se predica 
o dice de un Altar que forma parte de alguna iglesia ya existente77. Posteriormen-
te, esta tradición todavía perdura en la Francia del siglo XVIII, según atestigua 
el Dictionnaire de droit canonique et de pratique bénéficiale de Pierre Toussaint 

71  Spino, cit. (70) 171 n° 37.
72  Aliqui differentiam constituunt inter capellam & capellaniam: nam capellam vocant, quae 

est per se oratorium, sive aedes sacra ab alia separata, & divisa: capellaniam vero quando est altare 
in aliqua aede sacra ab aliis quidem altaribus seinctum, sed non ad ipsa aede sacra. Cf. Azor, Juan, 
Institutionum moralium, in quibus vniuersæ quæstiones ad conscientiam recté, aut praué factorum 
pertinentes, breuiter tractantur Pars Secunda in qua de tertio et cuarto decalogi (Mediolani: Apud 
haer. Pacifici pontii, et Ioan, Baptistam Piccaleum Impressores Archiepiscopales, 1617) 156.

73  García, Nicolao, Tractatus de Beneficiis amplissimus et doctissimus, II (Coloniae Allo-
brogum: apud Philippum Albertum, 1618) 336 n° 216, 223. 

74  De la Fuente, Vicente, Historia eclesiástica de España, III (Barcelona: imprenta de 
Riera, 1855) 197. 

75  “Huismodi autem Capellaniae aliquando habent de per se Oratorium, seu Ecclesiam, aut 
Aedem sacram cum plebe, vel sine illa separatam, & tunc magis proprie dicuntur Capellae, (…) 
aliquando Altare tantum in aliqua Aede sacra, seu templo ab aliis Altaribus divisum, & tunc minus 
appellantur Capellaniae (…)”; vid. Barbosa, Augustin, Juris ecclesiastici universi pars altera: in 
qua de locis & rebus ecclesiasticis simul abundè agitur, cum necessariis indicibus (Lyon: sumptibus 
Anisson & Posuel, 1718) 13 n° 25.

76  Profesor en Lovaina, autor de una obra relativa a los decretales. Vid. Von Schulte, cit. 
(n. 5) 693; Van de Wiel, cit. (n.17) 159.

77  Caeterum practici romani capellam a capellania distinguut ut capella sit corpus & ecclesia 
perse, capellania vero dicatur altare in aliqua ecclesia existens, teste rebbufo in praxi benefic. Tit. 
Saeculare benef. Quotuplex num 14. (…). Vallensis, Andreae, Paratitla sive summaria et metho-
dica explicatio decretalium D. Gregorii papae IX (Coloniae Agrippina : apud Andream Bingium 
bibliopolam in laureto, 1661) 407.



201La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

Durand de Maillane78 y el Repertoire universel et raisonné de jurisprudence civile, 
criminelle, canonique et bénéficiale 79 de Joseph-Nicolas Guyot (1728-1816).

En Italia, el mismo sentido, esto es, recogiendo esta doctrina se encuentran 
los textos del Jesuita Vincentius Filliuci (1566-1622)80 y de Alfonsus de Leone81, 
Julius Laurentius Selvagius (1728-1772)82, así como también Giussepe Cantini83.

Sin embargo, entre los autores que estudian de forma sistemática a las cape-
llanías, como los célebres Pérez de Lara y Francisco Mostazo, no hay mención de 
esta faceta. Más allá de las tempranas menciones de Azor, Spino y del portugués 
Barbosa, parece haberse perdido esta perspectiva entre los españoles de los siglos 
XVII y siguientes, reproduciéndose, en cambio, entre algunos canonistas84.

Así, el rastro de esta doctrina se encuentra en el conocido tratado del canonista 
belga Zegeri Bernardi Van Spen (1646-1728)85, Jus Ecclesiasticum Universum. 
Posteriormente, también puede verse la mención que hace el jurista austríaco Paul 
Joseph Ritter Von Riegger (1705-1775) en su obra institutionum jurisprudentia 
ecclesiasticae86.

78  Durand de Maillane, Pierre Toussaint, Dictionnare de Droit Canonique et de Practique 
Beneficiale Tomo Premier (Lyon : Chez Joseph Duplain libraire, 1776) 447.

79  En la voz chapelle, chapellenie dice: “(…) On observe une différence pour l’adresse des let-
tres aux titulaires des Chapelles, suivant que ces Chapelles sont séparées d’une église particulière, ou 
qu’elles sont renfermées dans l’enceinte de cette église: si c’est une Chapelle particulière, le pape adresse 
les lettres en ces termes: rectori Capelle N. Si c’est au contraire une Chapelle dans l’intérieur d’une 
église, l’adresse est telle: N. perpetuo Capellano in sacra’ æde, &c.(…)”. Vid. Guyot, Joseph-Ni-
colas, Répertoire universel et raisonné de jurisprudence civile, criminelle, canonique et bénéficiale, 
III (París: Visse, 1784) 227.

80  Filliuci, Vicentii, Ad duos priores tomos quæstionum moralium appendix posthuma de 
statu clericorum, quinque tractatus complectens qui in prima editione maximè desiderabantur 
(Lugduni: svmptibvs lacobi cardon et petri cavellat, 1625) 5, citando a Azor dice: “capellania 
autem aedicula vel altare ipsi templo annexa ut colligitur ex cap. 1 de capellis monach. Azor.quaest 
ultimo cap. 1 & cap. 8 quaest.1”.

81  Leone, cit. (n. 1) 41.
82  Selvagius, Julio Laurentio, Institutionum canonicarum libri tres ad usum seminarii Neap. 

Tomus II. Lib. II. III (Neapoli: excudebat Josephus de Dominicis, 1770) 527.
83  Cantini, Josepho, Institutions juris canonici ad clarissimorum virorum scripta diligenter 

exactae et in hac altera editione notis auctae Tomus Primus (Pisis: apud Nicolaum Capurro, 
1816) 206 n. 5.

84  De todos modos, entre los más conocidos canonistas de los siglos XVII-XVIII como 
Reiffenstuel, Schmalzgruber, Ferraris o Berardi, no se menciona esta acepción 

85  Señala “(…) Beneficiis simplicibus etiam annumerari solent Cappellaniae, sive Cappellae, 
tum in Ecclesiis Cathedralibus , & Collegiatis, tum in particularibus Sacellis, vel Oratoriis fundatae 
Practici Romani (ait Rebuffus in Praxı Benefic. tit. Seculare Beneficium quotuplex, num. 14.) faciunt 
differentian inter Cappellam, & Cappellaniam. Nam Cappellam vocant, quando est corpus per se: 
& Ecclesia per se: & tunc litterae Apostolicae diriguntur Rectori talis Cappellae. Si vero Altare sit 
in aliqua Ecclesia, tunc dicitur Cappellania, & vocari solet perpetua, & dirigitur tali N. perpetuo 
Cappellano”; Van Spen, Zegeri Bernardi, Ius ecclesiasticum universum caeteraque scripta Omnia. 
Editio Novissima, III (Venetiis : Apud Antonium Graziosi, 1769) 9.

86  Von Riegger, Paul Joseph Ritter, Iustitutiorum jurisprudentiae ecclesiasticae, III (Venetiis: 
Sumpt Haeredis Nicolai Pezzana, 1786) 55.



Juan Esteban Villarroel Lavín202  REHJ. XLVII (2025)

3. Islas británicas: las capellanías y el caso de Inglaterra.
La datación de la fecha exacta en que aparece esta acepción de la capellanía 

como Altar es difícil de determinar, más allá de lo que revelan los antecedentes 
aquí mencionados. Ahora bien, el pasado medieval inglés, según han probado 
algunos estudiosos, da cuenta del fenómeno bajo esta modalidad, proporcionando 
información que no solo complementa o aclara la historia de la figura, sino que 
muestra, asimismo, el alcance universal del fenómeno en el mundo cristiano.

Un punto de enlace y también de partida, puede ser lo que indica el jurista 
inglés John Aylife en su obra The Parergon Juris Canonici Anglicani, publicada 
en 1726. Este autor, en efecto, recogiendo la tradición del Derecho continental 
que tiene a Rebuffus87 entre sus principales autores, distingue, por ejemplo, chapel 
de chapellany. Esta última sería: “which does not subsist of it self, but is built and 
founded within some other Church, and is dependant thereon”88.

Esto, naturalmente, comprueba la difusión que estos conceptos tuvieron, 
incluso fuera del área del Derecho continental. Ahora bien, según se dijo, el 
conocimiento de la figura no se reduce exclusivamente a la recepción puramente 
conceptual de nociones elaboradas por los juristas del Ius Commune. Katherine 
Wood-legh, por ejemplo, ha comprobado, en un interesante estudio, la existencia, 
características e importancia de la institución en la Gran Bretaña medieval89. Bajo 
el nombre de Chantries, o Perpetual Chantries90 encontramos en las islas británicas 
una figura análoga a lo que en el continente se llamó capellanía o chapellenie91.

De acuerdo con lo que postula Sir Howard Colvin, la Chantry sería una 
suerte de dotación, hecha para la realización de Misas y otras Obras Pías, en 
beneficio de las almas de ciertas personas determinadas92. La fundación de este 
tipo de figuras (chantries) por toda Europa (Francia, Italia, Inglaterra), desde la 
segunda mitad del siglo XIII93 en adelante, parece ser un hecho indudable, por 
lo demás94. Ahora bien, en el nacimiento y configuración de estas capellanías, 
agrega el autor, sería determinante la existencia física de un Altar, el que puede 
estar en una capilla (chapel) o iglesia (church)95 y al cual irían asociadas dichas 

87  A quien cita directamente “(…) according to rebuffus (…)”. Ver, Ayliffe, John, Parergon 
Juris Canonici Anglicani, Or, A Commentary by Way of Supplement to the Canons and Constitutions 
of the Church of England (London, Printed for the autor by D. Leach, 1726) 164.

88  Ayliffe, cit. (n. 87) 164.
89  Wood-legh, K.L, Perpetual Chantries in Britain (Cambridge: Cambridge University 

Press,1965).
90  Sobre sus orígenes y vínculos con otras figuras, puede verse Wood-Legh, cit. (n. 89) 3 ss.
91  Colvin, Howard, “The Origin of Chantries”, Journal of Medieval History, 26, 2 (2000) 

164.
92  Colvin, cit. (n. 91)164.
93  Wood-Legh, cit. (n. 89) 5.
94  El autor cita como prueba de la antigüedad de estas figuras el caso del Obispo de Exter 

en 1287, pues pide que se solicite su autorización para la construcción de cualquier altar con 
muro y techo dentro de cualquier iglesia de su diócesis. Colvin, cit. (n. 91)165.

95  En efecto, indica: “Physically, the essentials of a chantry were an altar and often (but by 
no means always) an associated place of burial. The altar might be accommodated anywhere in a 
church or chapel, and neither it nor the tomb necessarily required any structural alteration to the 
fabric. Many chantries have consequently come and gone without leaving any physical trace of their 



203La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

celebraciones litúrgicas. La expansión medieval de la figura es conexa, en ese 
sentido, con la construcción de “capillas” (chapels), las que tomaron la forma de 
adiciones uniformes a las naves (de las iglesias) o en el costado este y también de 
capillas diseñadas individualmente96.

Naturalmente, todos estos antecedentes prueban, bajo otra perspectiva, la 
estrecha relación entre la capellanía y el altar. En otras palabras, la proliferación 
de estos altares laterales y secundarios al interior de las iglesias se encuentra conexa 
a la expansión de la capellanía.

Conclusiones

1. Según se ha verificado a lo largo de este trabajo, la capellanía de Misas es una 
institución cuya complejidad y origen sobrepasa los marcos del mundo hispánico 
y antecede, por cierto, al período tridentino.

2. Partiendo de la distinción entre capilla y capellanía se ha podido compro-
bar, bajo la guía del humanismo jurídico y la doctrina francesa del Siglo XVI, la 
inusitada relación entre la capellanía y el Altar.

3. Dicha conexión, de acuerdo a la propuesta del Tolosano, entiende a la 
capellanía como una cosa física, pero sagrada y se sustenta en la asunción por 
parte del humanista francés de una doctrina que le precede. Según evidenció la 
investigación, Petrus Gregorius Tholosanus se basa en el trabajo del canonista Petrus 
Rebuffus de Montepessulano (Rebuffus) el cual conecta, por su parte, con la obra 
del decretalista italiano Sandeus.

4. La vía abierta por Sandeus, a su vez, nos dirigió a un singular descubri-
miento y acreditó el rol e importancia de una particular decisio de la Rota romana 
Medieval, la que parece cimentar en última instancia la postura de los autores.

5. La transmisión y expansión de esta doctrina por el resto de Europa opera, 
finalmente, por el influjo de los juristas franceses del siglo XVI, aunque con 
importantes matices para la experiencia británica. La línea estudiada desaparece, 
sin embargo, en la época de los juristas “clásicos”. En efecto, la consideración 
de la capellanía como Altar no se encuentra en el estudio de Ildefonso Pérez de 
Lara o de Francisco Mostazo: los dos más destacados especialistas en esta materia 
de la historia.

Acerca del artículo

Notas de conflicto de interés. El autor declara no tener ningún conflicto de 
interés en relación con la publicación de este artículo.

Contribución en el trabajo. El autor asumió todos los roles establecidos en 
Contributor Roles Taxonomy (CRediT).

existence, though there may be a written record in the will of the founder, in the archives of the 
church in question, or (in England) in the royal licences to alienate land for the endowment that were 
required by law under the Statute of Mortmain of 1279”. Colvin, cit. (n. 91) 164.

96  Para el caso de Italia, en cambio, la proliferación se daría en el siglo XV y XVI. Vid. 
Colvin, cit. (n. 91) 165-166.



Juan Esteban Villarroel Lavín204  REHJ. XLVII (2025)

Bibliografía

Addleshaw, George William Outram, Rectors, vicars and patrons in twelfth and early 
thirteenth century canon law (London & York: St. Anthony’s press, 1956).

Alejo Montes, Javier, “Cátedras y catedráticos de la Universidad de Salamanca en 
el último cuarto del siglo XVI: 1575-1598”, en Rodríguez-San Pedro Bezares, 
Luis (Edit.), Universidades hispánicas: colegios y conventos universitarios en la edad 
moderna (II) miscelánea alfonso ix, 2009 (Salamanca: Ediciones Universidad de 
Salamanca, 2009) 241-254.

Alonso Morán, Sabino, “La prebenda y las distribuciones en los cabildos”, Revista 
Española de Derecho Canónico, 8, 23 (1953) 395-429.

Anson, Peter, Churches their plan and furnishing (Milwaukee: the Bruce publishing 
company, 1948).

Avril, Joseph, “En marge du clergé paroissial : les chapelains de chapellenies (fin 
XIIe-XIII siècles)”, en Actes des congrès de la Société des historiens médiévistes de 
l’enseignement supérieur public, 22e congrès, Amiens. Clerc séculier au Moyen Age 
(1991) 121-133.

Bonner, Anthony, Doctor Illuminatus: A Ramón Llull Reader (Princeton: Princeton 
University Press, 1993).

Colvin, Howard, “The origin of chantries”, Journal of Medieval History, 26, 2 (2000) 
163–173.

Davy, Marie-Madeleine, Iniciación a la simbología románica (1997; traducción de 
Magdalena Pascual, Madrid: Akal, 2007).

De Dios, Salustiano, “La doctrina sobre el poder del príncipe en el doctor Diego 
Espino de Cáceres”, Salamanca revista de estudios, 42 (1999) 59-79.

De La Fuente, Vicente, Historia eclesiástica de España, III (Barcelona: imprenta de 
Riera, 1855).

Ferraboschi, Mario,“Cappellania”, en Enciclopedia del Diritto, VI (Varese: Dott. A. 
Giuffrè editore, 1960) 257-260.

Flaiani, Enrico, “The Tribunal of the Roman Rota and its archives”, Mitteilungen Des 
Instituts Fur Osterreichisch Geschichtsforschung, 121, 2 (2013) 379-399.

Hani, Jean El simbolismo del templo cristiano (1978; traducción de Jordi Quingles, 
Barcelona, José J. de Olañeta Editor, 1983).

Hyver, L’abbé Charles, le doyen pierre grégoire de Toulouse et l’organisation de la faculté 
de droit à l’université de pont-à-mousson [1582-1597] (Pont-à-Mousson: Imprimerie 
Eugène Ory, Rue St -Laurent 66, 1874)

Lange, Hermann y Kriechbaum, Maximiliane, Römisches Recht im Mittelalter. Band 
II. Die Kommentatoren (Munich: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 2007).

Ramis, Rafael, “Las referencias lulianas en el humanismo jurídico francés: Andreas 
Tiraquellus y Petrus Gregorius Tholosanus”, Anuario da facultade de Dereito da 
Universidade da Coruña, 17(2013) 471-486.

Righetti, Mario, Historia de la liturgia, I (Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 
1955).

Salonen, Kirsi, Papal Justice in the Late Middle Ages: The Sacra Romana Rota (New 
York: Routledge, 2016).

Savigny, Karl, Storia del diritto romano nel medio evo, II, parte secunda (Firenze: per 
Vincenzo Bateli e compagni, 1845).



205La capellanía de misas es un altar. Humanismo jurídico francés…

Schulte, A.J, “Altar”, en Herbermann, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia, 
I (New York: Robert Appleton company, 1907) 346-359.

Schwarz, Brigide, “The Roman Curia (until about 1300)”, en Hartmann, Wilfried, 
Pennington, Kenneth (Ed.), The History of Courts and Procedure in Medieval 
Canon Law (Washington D.C.: The Catholic University of America Press, 2016) 
160-228.

Van De Wiel, Constant, History of canon law (Lovaina: Peeters publishers, 1991).
Van Hove, A.,“ Sandeo”, en Herbermann, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia, 

XIII (New York: the encyclopedia press, inc., 1913) 435.
Von Schulte, Friedrich, Die geschichte der quellen und literatur des canonischen rechts 

von gratian bis auf die gegenwart, III (Stuttgart: verlag von ferdinand enke, 1880).
Wood-legh, K.L, Perpetual Chantries in Britain (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1965).

Fuentes

Ayliffe, John, Parergon Juris Canonici Anglicani, Or, A Commentary by Way of Supple-
ment to the Canons and Constitutions of the Church of England (London: Printed 
for the autor by D. Leach, 1726).

Azor, Juan, Institutionum moralium, in quibus vniuersæ quæstiones ad conscientiam 
recté, aut praué factorum pertinentes, breuiter tractantur Pars Secunda in qua de 
tertio et cuarto decalogi (Mediolani: Apud haer. Pacifici pontii, et Ioan, Baptistam 
Piccaleum Impressores Archiepiscopales, 1617).

Barbosa, Augustin, Juris ecclesiastici universi pars altera: in qua de locis & rebus eccle-
siasticis simul abundè agitur, cum necessariis indicibus (Lyon: sumptibus Anisson 
& Posuel, 1718).

Cantini, Josepho, Institutions juris canonici ad clarissimorum virorum scripta diligenter 
exactae et in hac altera editione notis auctae Tomus Primus (Pisis: apud Nicolaum 
Capurro, 1816).

Collection Générale Des Décret Rendus Par L’assemblée Nationale, Faisant Suite À 
La Collection Des Décrets Sanctionnés Ou Acceptés Par Le Roi (París  : Chez 
Baudouin, Imprimeur De L’assemblée Nationale, Rue Du Foin Saint-Jacques, 
N°. 31, Julio De 1790).

Do. De Rota Decisiones Novae Antiquae et Antiquiores. exactissime et vetustissimis 
manuscriptis exemplaribus emendatae & ex his complura inserta atque Omnia ex 
ordine collocata. Accesserunt praeterea suo ordine in finem cuiuslibet decisionis Do. 
Petri Rebuffi, Camilli Mellae, anto. Mariae Papazon., Guliel. Realis, et aliorum 
doctorissimorum virorum, additiones (Coloniae Agrippinae: apud Ioannem Gym-
nicum, sub monocerote, 1581).

Decretales D. Gregorii Papae IX. suae integritati una cum glossis restitutae ad exemplar 
romanum diligenter recognitae editio ultima (Lugduni: Sumptibus Ioannis Pille-
hotte, 1613).

Decretum Gratiani. Emendatum et notationibus illustratum una cum glossis, Gregorii 
XIII Pont. Max. Iussu Editum: ad exemplar Romanun Diligenter recognitum Editio 
Ultima (Lugduni: Sumptibus Ioannis Pillehotte, 1613).

Durand de Maillane, Pierre Toussaint, Dictionnare de Droit Canonique et de Practique 
Beneficiale Tomo Premier (Lyon : Chez Joseph Duplain libraire, 1776).



Juan Esteban Villarroel Lavín206  REHJ. XLVII (2025)

Durandus, Gulielumi, Rationale Divinorum Officiorum libri I (Lugduni: Sump Antonii 
Cellier patris & filii in vico mercatorio sub signo D. Antonii, 1672).

Felinus, Sandei, Commentariorum ad V libros Decretalium Pars Prima (Lugduni: 1587).
Felinus, Sandei, Commentariorum ad Quinque libros Decretalium Pars tertia (Venetiis: 

1601).
Filliuci, Vicentii, Ad duos priores tomos quæstionum moralium appendix posthuma de 

statu clericorum, quinque tractatus complectens qui in prima editione maximè desi-
derabantur (Lugduni: svmptibvs lacobi cardon et petri cavellat, 1625).

García, Nicolao, Tractatus de Beneficiis amplissimus et doctissimus, II (Coloniae Allo-
brogum: apud Philippum Albertum, 1618).

Gregorius Tholosanus, Petrus, Syntagma iuris universi atque legum pene omnium 
gentium, et rerum publicarum praecipuarum, in tres partes digestum, Pars II (Lugduni: 
apud Joannem Pillehotte, Segunda edición, 1587).

Guyot, Joseph-Nicolas, Répertoire universel et raisonné de jurisprudence civile, criminelle, 
canonique et bénéficiale, III (París: Visse, 1784).

Leone, Alphonsus de, De officio capellani siue qualiter sacerdos ratione beneficii, seu 
capellaniae, legati, aut salarii obligari possit ad missas pro alio celebrandas (Neapoli: 
typis Francisci Sauij typographi Curiae archiepiscopalis, 1635).

Mostazo, Francisci, Tractatus de causis piis in genere, et in specie, I (Venetiis: Ex Typo-
graphia Balleoniana, 1735).

Nussi, Vincenzo, Conventiones de rebus ecclesiasticis inter S. Sedem et civilem potesta-
tem variis formis initae ex collectione romana (Moguntiae: Sumptibus Francisci 
Kirchheim, 1870).

Pérez De Lara, Ildephonsi, De anniuersariis et capellaniis libri duo (Lugduni: sump-
tibus Petri Cheualier, 1672).

Rebuffus, Petrus, Concordata inter sanctisimo dominum nostrom Papam Leonem deci-
mum & sedem apostolicam ac christianissimum dominum nostrum regem franciscum 
huius nominis primu & regnum aedita Cum interpretationibus aegregij viri D. Petri 
Rebuffi (Paris: Apud Galeotum pratensem ad prima columman regii palatii, 1545).

Rebuffus, Petrus, De Decimis, en De Tractatus Novem (Lugduni: ad Salamandrae apud 
Claudium Sennetonium, 1566).

Rebuffus, Petrus, Praxis Beneficiorum (Lugduni: apud Clementem Baudin, 1570).
Selvagius, Julio Laurentio, Institutionum canonicarum libri tres ad usum seminarii 

Neap. Tomus II. Lib. II. III (Neapoli: excudebat Josephus de Dominicis, 1770).
Spino, Didaco, Speculum testamentorum sive thesaurus universae iuris prudentiae (Me-

tymnae a Campo: Excudebat Iacobus a Canto, 1593).
Vallensis, Andreae, Paratitla sive summaria et methodica explicatio decretalium D. 

Gregorii papae IX (Coloniae Agrippina: apud Andream Bingium bibliopolam in 
laureto, 1661).

Van Spen, Zegeri Bernardi, Ius ecclesiasticum universum caeteraque scripta Omnia. 
Editio Novissima, III (Venetiis: Apud Antonium Graziosi, 1769).

Von Riegger, Paul Joseph Ritter, Iustitutiorum jurisprudentiae ecclesiasticae, III (Ve-
netiis: Sumpt Haeredis Nicolai Pezzana, 1786).


