doi.org/10.4151/ISSN.07176260-Num.47-Fulltext.1328

185

Revista de Estudios Histérico-Juridicos
[Historia del derecho europeo]

XLVII (Valparaiso, Chile, 2025)

[pp. 185-200]

LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO
JURIDICO FRANCES Y LA JURISPRUDENCIA
CANONICA MEDIEVAL

[The chaplaincy of Masses is an Altar. French juridical humanism and
medieval canonical jurisprudence]

Juan Esteban VILLARROEL LAVIN®
Universidad Catélica del Maule, Chile

RESUMEN

En este trabajo se analizard, principal-
mente, la conexidn existente entre el Altar
y la Capellanfa de Misas. Siguiendo un
método histérico-dogmdtico se indagard
en el origen y sustento juridico de dicho
nexo. Partiendo de la propuesta de Perrus
Gregorius Tholosanus y Rebuffus, quienes
asimilan en el S. XVI las nociones en
comento, se arribard, finalmente, a una
Decisio de la Rota Romana medieval, donde
la equiparacién parece encontrar su funda-
mento tltimo.

PALABRAS CLAVE

Alrar — Capellanfas de Misas — Felinus
— Rebuffus — Tholosanus.

ABSTRACT

This paper will mainly analyze the
connection between the Altar and the
Chaplaincy of Masses. Following a his-
torical-dogmatic method, the origin and
juridical support of this connection will be
investigated. Starting from the proposal of
Petrus Gregorius Tholosanus and Rebuffus,
who assimilate the notions in question in
the 16th century, we will finally arrive at a
Decisio of the medieval Roman Rota, where
the comparison seems to find its ultimate
foundation.

KEey WORDSs

Altar — Felinus — Mass Chaplaincies —
Rebuffus — Tholosanus.

RECIBIDO: 25 de enero de 2025 |ACEPTADO: 30 de noviembre de 2025 | PuBLICADO: 31
de diciembre de 2025

* En este articulo se presentan algunos resultados de la tesis doctoral (inédita) de quien
suscribe, titulada “Las capellanfas de Misas en el Derecho chileno”.

** Abogado. Licenciado en Ciencias Juridicas y Sociales, Universidad de Concep-
cién. Magister en Ciencias Juridicas y Doctor en Derecho, Pontificia Universidad Catdlica
de Chile. Profesor de Historia del Derecho, Universidad Catélica del Maule. Campus
San Miguel, Avenida San Miguel 3605, Talca. Correo electrénico jvillarroel@ucm.cl.

hteps://orcid.org/0009-0007-1238-7985.


https://orcid.org/0009-0007-1238-7985
https://orcid.org/0009-0007-1238-7985
http://doi.org/

186 REH]. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

INTRODUCCION

La capellanfa o carga de celebrar Misas en cierta iglesia o altar', fue una
compleja y polifacética figura, la cual, mds alld de su alicaida vigencia e influjo
hodierno, continda presentando una serie de interrogantes y aspectos de interés
para el jurista.

Por factores imposibles aqui de enumerar, muchas de estas posibles respuestas
y desarrollos distan de ser claros o definitivos y, particularmente, algunas de las
hipétesis relativas a las raices de la figura merecen, al menos, una relectura. En
efecto, dada su innegable, destacada y centenaria conexién con la historia y el
Derecho espafiol?, la capellanfa fue entendida muchas veces como una institucién
de neta raigambre hispdnica y post-tridentina®. Ciertamente, si se considera, entre
otras circunstancias, que los juristas peninsulares de los siglos XVII-XVIII han
sido los mds notorios y acuciosos especialistas en esta materia, la idea precedente
no carece de sentido.

Ahora bien, partiendo de una busqueda concienzuda de las fuentes histéri-
co-dogmdticas de la figura es preciso aclarar la efectividad de tales vinculos. Dicho
de otro modo, cabe preguntarse si existieron, en el origen y configuracién de la
capellanfa, elementos extra-peninsulares anteriores al siglo XVII. Aqui se sostiene,
como propuesta general y preliminar, que la fundamentacién histdrico-dogmdtica
de la institucién capelldnica excede?, sin dudas, los limites del mundo post-triden-
tino y puramente hispdnico, ancldndose por diversas vias en las fuentes del viejo
Tus Commune. Especificamente, la capellania tiene, entre sus diversos elementos

' PEREZ DE LARA, Ildephonsi, De anniuersariis et capellaniis libri duo (Lugduni: sumptibus
Petri Cheualier, 1672) 229. MostAz0, Francisci, De causis piis in genere, et in specie, 1 (Venetiis:
Ex Typographia Balleoniana, 1735) 120 n°1. LEONE, Alphonsus de, De officio capellani sine
qualiter sacerdos ratione beneficii, seu capellaniae, legati, aut salarii obligari possit ad missas pro alio
celebrandas (Neapoli: typis Francisci Sauij typographi Curiae archiepiscopalis, 1635) 51 n°19.

* Levacal, Abelardo, Las capellanias en la Argentina Estudio Histdrico-Juridico (Buenos Aires:
Instituto de Investigaciones Juridicas y Sociales “Ambrosio L. Gioja”, Facultad de Derecho y
Ciencias Sociales. U.B.A., 1992) 15. CELLURALE, Marfa Teresa, “Contra la in-diferencia de los
objetos econémicos. Una mirada desde el uzrumque ius (Nueva Granada, siglos XVIII-XIX)”,
Revista Derecho PUCP, 82 (2019) 151.

> FERRABOSCHI, Mario, “Cappellania”, en Enciclopedia del Diritro, VI (Varese: Dott. A.
Giuffre editore, 1960) 257, indicaba a este respecto que “Le cappellanie infatti sono delle istituzioni
aventi origine, soprattutto in Ispagna e nel Portogallo, nei secoli XVII ¢ XVIII.

* En tal sentido y s6lo por via ¢jemplar, cabe destacar que en la Francia pre-revolucionaria
no parece que hayan sido desconocidas estas instituciones pues de lo contrario no se entenderfan,
las disposiciones de la llamada “constitucién civil del clero”, de 12 de julio de 1790, que en
su titulo I (de los oficios eclesidsticos), suprime en su articulo 1 n° 21, “(...) zodos los titulos y
cargos distintos a los mencionados en la presente Constitucion, como dignidades, canonjias, prebendas,
medias prebendas, capillas [chapelles], capellanias [chapellenies](...)”. El n° 22 hace aplicable a
los beneficios de patronato laical (patronage laique) las mismas disposiciones que rigen para los
beneficios eclesidsticos, el n°23 habla de las fundaciones de plena colacién laical [fondations de
pleine collation laicale], el n° 25 regula las fundaciones de misas [Les fondations de Messes). Asi
puede verse en, Collection Generale Des Decret Rendus Par L assemblee Nationale, Faisant Suite A
La Collection Des Decrets Sanctionnes Ou Acceptes Par Le Roi (Paris: Chez Baudouin, Imprimeur
De L’assemblée Nationale, Rue Du Foin Saint-Jacques, 1790) 70.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 187

y componentes, una raiz que proviene de la jurisprudencia canénica medieval y
que la conecta directamente con la nocién de Altar. Dado el tenor y limites de
este trabajo, se explorard tinicamente este tltimo y especial aspecto, reservando
el andlisis de otras Fuentes y facetas para otras entregas.

Esencial resulta, en cualquier caso, la labor de los canonistas y autores franceses
del Siglo XVI para una adecuada comprensién del asunto. Por ello, en primer
lugar, se analizard la contribucién de Pedro Gregorio de Tolosa (Petrus Gregorius
Tholosanus), para luego indagar en las fuentes de tal autor y, principalmente, en
la obra de Petrus Rebuffus de Montepessulano. Posteriormente, se continuard con
la obra Fellini Maria Sandeus y su conexién con una Decisio de la Rota Romana,
para, en tltimo término, examinar el devenir o recepcién de estas ideas en diversos
autores y lugares.

1. EL APORTE DE PETRUS GREGORIUS THOLOSANUS

Entre las lineas dogmdticas cuya presencia es contrastable en las fuentes
histdricas de la capellanifa, cabe mencionar, sin duda, una particular precisién
desarrollada o, si se prefiere, hecha patente por la doctrina de los canonistas
franceses del siglo XVI.

Se trata de una posicién singular, que congrega un conjunto de nociones cuyos
antecedentes, as{ como su transmisién y posterior recepcién doctrinaria revelan,
por una via diferente, aquel cardcter polifacético que, estimamos, tantas veces ha
revestido la institucién capelldnica. En efecto, la cadena histérica aqui subyacente
remite a disquisiciones insospechadas para los encuadres usualmente considerados.

Bajo esta perspectiva, la centralidad y el sentido concreto que revisten tales
aspectos para nuestro andlisis exhibe en la obra del jurista francés Petrus Gregorius
Tholosanus, o Pierre Gregorie de Toulouse (1540—1597)° , un gravitante punto de
referencia. Por lo demds, atendida la presencia de las ideas de este autor entre
algunas de las mds influyentes fuentes doctrinarias de las capellanfas en el siglo
siguiente®, parece atendible detenerse en algunas de las principales alusiones
contenidas en su obra.

Pertenecid este erudito jurista y filésofo’ a la escuela del humanismo juridico
francés. Fue conocido y frecuentemente citado por los autores posteriores como
Tholosanus, pues nacié en Toulouse hacia el afio 1540°.

> VON ScHULTE, Friedrich, Die Geschichte der Quellen und Literatur des Canonischen Rechts
von Gratian bis auf die Gegenwart, 111 (Stuttgart: Ferdinand Enke, 1880) 466-467.

¢ PEREZ DE LARa, cit. (n. 1) 234, se funda en él, por ejemplo, para distinguir a la capellania
eclesidstica-colativa de la laical.

7 Dominaba el griego, hebreo y latin, lengua, esta tiltima, en la que escribfa. Hyver, L’abbé
Chatles, le doyen Pierre Grégoire de Toulouse et ['organisation de la Faculté de Droit i ['Université
de Pont-a-Mousson [1582-1597] (Pont-2-Mousson: Imprimerie Eugéne Ory, Rue St -Laurent,
1874) 21.

# Nuestro autor, entre otras cosas, fue abogado en el Parlamento del mismo lugar, luego
profesor de Derecho civil en Cahors y en Toulouse. Posteriormente, fue profesor de Derecho
en la Universidad de Pont-2-Mousson. El duque de Lorraine le habia encomendado la tarea de
crear y organizar todo lo relacionado con el Derecho civil y candnico. Este hito marcé el debut



188 REH]J. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

Su obra, segtin han demostrado algunos investigadores, se encuentra en buena
medida influenciada por la del filésofo medieval espafiol Raimundo Lulio’ y per-
tenecerfa mds propiamente al perfodo pre-racionalista del humanismo juridico.
A juicio de Ramis, 7holosanus intenté aplicar “el pre-racionalismo enciclopedista
de corte filoséfico al Derecho”'°.

Su principal escrito fue Syntaxes artis mirabilis, una enciclopedia de las cien-
cias, la alquimia, la magia, la astrologfa y las matemdticas, que convivian con la
Filosofia y el Derecho. A esta obra, reimpresa en Lyon en 1585 y en Colonia por
el editor Zetzner, se le afiadié un epitome de todo el Derecho, titulado Syntagma
juris universi''. Este voluminoso trabajo juridico, divido en dos partes, contiene
un libro (XV), en la segunda parte, dedicado a las personas eclesidsticas (mayores
y menores dignidades) el cual incluye un capitulo (XXIX) titulado De Capellanis,
Capellis & oratoriis.

Allf, iniciando el andlisis, el autor se detiene en las conexiones entre los vo-
cablos capelldn, capilla y capellanfa, cuya proximidad lingiiistica proporciona la
ocasién para un deslinde y una primera aproximacién'?. La relacién entre capilla
y capellanfa, de este modo, es la que ocupa el segundo punto en el tratamiento del
“Tolosano”, donde las distingue: “(...) Capella a capellania, secundum Rebuffum,
differt (...)".

El contraste, empero, no se encuentra en que una, la capellanfa, sea una carga
de Misasy la otra, la capilla sea, segiin la acepcién mds elemental, una construccién
destinada al culto divino. En otras palabras, no se contrapone una institucién
juridica a una cosa fisica. El criterio aqui usado es diverso, pues la capellae (capi-
Ila) serfa, siguiendo esta linea de pensamiento, cualquier iglesia (en el sentido de
templo) parroquial no colegiata que tenga existencia auténoma, o que subsista por
si, esto es, que constituya una iglesia por si sola: “quod capella dici possit quaelibet
ecclesia parochialis per se consistens (....) si modo collegiata non fuerit™,

La capellania, contrastando con esta nocidn, serfa en cambio “aquella que no
es por sf (misma)”, sino que existe dentro de los términos de otra iglesia, donde fue
fundada y construida. En otras palabras, la capellanfa pareciera entenderse como
una parte de una iglesia (templo) mayor de la cual no estd separada fisicamente,

de Pedro Gregorio en la Universidad de Pont-2-Mousson. Vid. HYVER, cit. (n.7) 16-17, 20;
VON SCHULTE, cit. (n. 5) 466-467.

? Aunque serfa un ecléctico, no un “lulista” puro. Vid. Rams, Rafael, “Las referencias lu-
lianas en el humanismo juridico francés: Andreas Tiraquellus y Petrus Gregorius Tholosanus”,
Anuario da Facultade de Direito da Universidade da Corusia, 17 (2013) 433; BONNER, Anthony,
Doctor Hlluminatus: A Ramén Llull Reader (Princeton: Princeton University Press, 1993) 66.

10 RawmIS, cit. (n. 9) 433.

""" Tenemos a la vista Syntagma iuris universi atque legum paene omnium Gentium, edicién
de Lyon de 1587.

2 En cierta medida se trata de un acercamiento filolégico e histérico, en las que se en-
cuentran abundantes citas eruditas.

'3 GREGORIUS THOLOSANUS, Petrus, Syntagma iuris universi atque legum pene omnium
gentium, et rerum publicarum praecipuarum, in tres partes digestum, 11 (Lugduni: apud Joannem
Pillehotte, Segunda edicién, 1587) 308.

14 GREGORIUS THOLOSANUS, cit. (13) 308.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 189

como un apéndice, santuario u oratorio: ‘At Capellania dici soleat illa, que non
est per se, sed est intra aliam ecclesiam fundata & constructa. Sic putat Rebuffus
capellaniam proprios habere fines & secretos ab alia ecclesia capellaniam autem esse
ecclesiam intra fines alterius adificatam, veluti auxiliarem, appendicem, sacellum,
ediculam, oratorium™.

Conforme a esta perspectiva, la distincién pareciera centrarse en primera
instancia, pues, en algo de naturaleza fisica, aunque de proyecciones espirituales:
un espacio sacro de culto, diferenciado por la ubicacién y autonomfa respecto de
una iglesia matriz entendida como templo.

Con esta postura, el eje naturalmente cede en favor de otro tipo de considera-
ciones, cuyo examen supone agregar a la intrinseca finalidad espiritual de nuestra
institucién y la carga especifica que sobre ella pesa, un nuevo nexo.

II. LAs FUENTES DEL TOLOSANO: PETRUS REBUFFUS DE MONTEPESSULANO

El origen de la idea esbozada por Pedro Gregorio Tolosano encuentra su funda-
mento en la obra de otro autor francés'® que le precede y a quien cita directamente,
el canonista Pierre Rebuffe o Petrus Rebuffiss de Montepessulano (1487-1557)". En
efecto, este ultimo autor, alude a la mentada distincién entre capilla y capellania
en distintos puntos que pasamos a examinar en lo sucesivo.

En su obra relativa a los diezmos el “ Tractatus de decimis'”, por ejemplo, sefiala
lo siguiente: “Capellania intra parochiam constructa, ille parochia est subiecta™.
Si bien en este tltimo texto subyace un problema sobre jurisdiccién y derechos
y no discurre propiamente respecto de la naturaleza de las capellanias hace refe-
rencia, sin embargo, a la particular acepcién precedentemente descrita por Pierre
Gregorie. Esto, pues se alude a ella en base a la idea de que es una cosa construida
o edificada dentro de otra iglesia®.

Es, no obstante, en su obra Praxis Beneficiorum®, dedicada a los Beneficios
Eclesidsticos, donde se otorgan mayores luces respecto a la formulacién que nos
interesa. Asi, al momento de clasificar a los Beneficios, Rebuffis parte con la

15 GREGORIUS THOLOSANUS, cit. (13) 308.

16 GREGORIUS THOLOSANUS, cit. (13) 308.

17" Profesor de Derecho en Parfs, autor de tratados sobre beneficios y concordatos, VoN
SCHULTE, cit. (n. 5) 554-555. VaN DE WIEL, Constant, History of Canon Law (Lovaina: Peeters
publishers, 1991) 160; LANGE, Hermann — KriecHBAUM, Maximiliane, Rimisches Recht im
Mittelalter, 11. Die Kommentatoren (Munich: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 2007) 745.

'8 Se encuentra incluido en Tractatum novem (1566), el que contiene, a su vez, los siguientes
tratados 1) De decimis 2) alienatione rerum ecclesiae 3) congrua portione 4) pacifis possessoribus
5) nominationibus 6) repetit I. unic. C. de sentent. Quae pro eo quod interest, proferuntur 7) feudis
8) servitutibus 9) excepcionibus.

' ReBUFFUS, Petrus, De decimis, en De Tractatus Novem (Lugduni: ad Salamandrae apud
Claudium Sennetonium, 1566) 18.

2 Vel si capellanus probaret & capella(nia) succursum non aedificatam intra términos ecclesiae
baptismalis, quod ex omnimoda separatione cotigere posset: nam certum oportet ese capellam intra
fines antiquio res ecclesiae aedificatam ese, alioqui frustra diceretur capellam subiectam ese ecclesiae
batismale cum non sit in eius parochia(...)”. REBUFFUS De decimis, cit. (n. 19) 18 n°16.

1 Segtin edicién del afio 1570, hecha en Lyon.



190 REH]J. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

divisién mds general que distingue entre Beneficio regular y secular®. El criterio
diferenciador radica aqui en si el clérigo beneficiado ha profesado y estd sujeto
a la Regla de una Orden Religiosa o bien si no lo ha hecho. Los Beneficios se-
culares, en tal sentido, son aquellos que corresponden o solo le pueden caber al
clérigo que sirve a Dios en el “siglo” y, por ende, no se encuentra profesando una
Regla®. Este tltimo tipo de Beneficios son, agrega nuestro autor*, numerosos
y a su vez susceptibles de distintas subclasificaciones”. Una de estas es la de los
Beneficios simples (“simplex”), que se caracterizan por no tener administracién
ni jurisdiccién o gobierno sobre el pueblo o el clero®, como el canonicato o las
prebendas”. Luego de esta precisidn, el autor se refiere, acto seguido, a nuestro
tema, entroncdndolo con los Beneficios simples. En este contexto Rebuffus des-
linda capilla de capellania y para ello alude a una distincién que provendria de los
“précticos romanos”: “Ttem capellaniae (...) practici Romani faciunt differentiam
inter capellam & capellaniam™.

Luego, siguiendo tales lineamientos, define capilla como aquel cuerpo o igle-
sia que subiste por si y por ello, agrega el autor, las cartas apostélicas dirigidas al
titular de ella se hacen al “rector” de tal capilla: “nam capellam vocant quando
est corpus per se & ecclesia per se & tunc literae apostolicae diriguntur rectori talis
capelle ut in titulo de capellis monachorum’™. Prosigue el jurista, a continuacién,

22 Se presume ante la disyuntiva, ademds, que los beneficios son seculares, puesto que
son la regla general, agrega REBUFFUS, Petrus, Praxis Beneficiorum (Lugduni: apud Clementem
Baudin, 1570) 7.

2 “(...) seculares clerici dicuntur, quia nullam professi sunt regulam, sed in seculo Deo serviente
(...)”. REBUFFUS, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 7 n°2.

2 “Secularia beneficia multiplice sunt (...)”. Vid. ReEBUFrUS, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22)
7. A este tema, dedica un apartado especial en, REBUFFUS, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 7-9.

» Nombra asi, por ejemplo, al Papado, abades, patriarcados, el arzobispado, etc.

2 “Alia beneficia sunt simplicia & sine administratione ut quae non habent populm vel
clerum, nec quidem ut adminstrationem: ut canonicatus & pracbenda (...)". Vid. REBUFFUS, Praxis
Beneficiorum, cit. (n. 22) 8.

¥ Sobre este asunto ver, ALONSO MORAN, Sabino, “La prebenda y las distribuciones en los
cabildos”, Revista Espariola de Derecho Candnico, 8, n. 23 (1953) 395-396.

28 REBUFFUS, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 9.

¥ Hasta el siglo XII, los sacerdotes a cargo de una Iglesia no usaban, por regla general, otro
nombre mds que el de sacerdote o presbitero. Con la aparicién del nuevo Derecho Canénico, el
sacerdote que gobierna la iglesia parroquial se denomina pdrroco o Rector. Antes de tal fecha, el
titulo Rector era a veces usado por un Obispo o Abad que gobernaba una iglesia compuesta con
varios clérigos. Para esto, véase ADDLESHAW, George William Outram, Rectors, vicars and patrons
in twelfth and early thirteenth century canon law (London & York: St. Anthony’s press, 1956)
6-8. La idea, en lo que nos atafie, parece dar cuenta de una cierta autonomfa e independencia
en la funcidn, asociada al tipo de templo. En similar sentido, Avril indica que, desde mediados
del siglo XTI, una acepcién del vocablo capelldn (capellanus) es la de un sacerdote sustituto del
titular de una parroquia (rector o prior). AVRIL, Joseph, “En marge du clergé paroissial: les
chapelains de chapellenies (fin XITe-XIII siecles)”, en Actes des congreés de la Société des historiens
médiévistes de ['enseignement supérieur public, 22 congrés, Amiens. Clerc séculier au Moyen Age
(1991) 121. Actualmente, pueden verse a este respecto, en el Cédigo de Derecho Canénico
(1983), los cdnones 556-563 (de los rectores de las iglesias y de los capellanes).

30 REBUFFUS, Praxis Beneficiorum, cit. (n. 22) 9.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 191

con la capellanfa, indicando que: “Si vero altare sit in aliqua ecclesia tunc dicitur
capellania, & vocari solet perpetua: & dirigitur rescriptum tali N. perpetuo capellano:
& sic capella corpus est per se, capellania in ecclesia aligua™'.

Como bien puede apreciarse, en este importante fragmento Rebujfiss alude a
la capellanfa como un Altar, el cual se encuentra situado dentro de alguna iglesia,
diferencidndola de la capilla, la que es un “cuerpo o cosa” que subsiste por s,
auténomamente y que no estd bajo el techo u alero de otro templo. Aqui el titu-
lar es el capelldn perpetuo (de la capellania) y no un rector (como en la capilla).

Particularmente sugestiva resulta la referencia del jurista al Altar, en tanto
nos permite dirigir nuestra atencién a aquella intima articulacién existente entre
capellanfa y culto sacrificial catélico.

En efecto, el rol que le compete al Altar®® en el desarrollo y existencia del
culto y, sobre todo, en la Misa es fundamental: la accién sacra a través de la cual
el sacerdote, en tanto alter Christus, recapitula y reactualiza “el” sacrificio (sacrifi-
cium) no puede prescindir de tal objeto sagrado®. Al mismo tiempo, este objeto
constituye “el corazén de aquel organismo de piedra que llamamos templo™,
lugar de culto por excelencia.

En un orden similar de ideas, Anson indica que, en términos estrictos, la Iglesia
se construye para el Altar, no el Altar para la Iglesia®, por lo mismo, Jean Hani
recuerda que este serfa el “centro del que todo irradia y al que todo converge™®.

3V “(...) quod est notandum, sed non exacte servatur ista differentia etiam in iure: nam uno

pro altero passim utimur”. De todos modos, el autor sefiala que no serfa gravitante juridicamente
la diferencia, en tanto podria emplearse indistintamente. REBUFFUS, Praxis Beneficiorum, cit.
(n. 22) 9 n°14.

32 Conforme a lo que sefala el destacado jurista, telogo y liturgista medieval, contempo-
rdneo de Santo Tomds de Aquino, Guillaume Durandus en su Rationale Divinorum Officiorum,
‘altar’” derivarfa de alta res: una cosa o lugar alto, o alta ara (pira alta) donde el sacerdote que-
maba incienso. Pese a que usualmente se use la palabra Altar como sinénimo de Ara, este por
su parte vendrfa de drea, esto es, superficie plana o bien aredeo (fuego que quema). DURANDUS,
Gulielumi, Rationale Divinorum Officiorum libri I (Lugduni: Sump Antonii Cellier patris &
filii in vico mercatorio sub signo D. Antonii, 1672) 10.

3 Consiste en una “tabula” o “mensa”, cuyo material ha sido variable pero no su simbolismo
y donde, en la nueva ley, se ofrece el sacrificio eucaristico. Vid. ANSON, Peter, Churches their plan
and furnishing (Milwaukee: the Bruce publishing company, 1948) 60; también, SCHULTE, A.
J., “Altar”, en HERBERMANN, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia, T (New York: Robert
Appleton company, 1907) 346.

3 HaN1, Jean, El simbolismo del templo cristiano (1978; traduccién de Jordi Quingles,
Barcelona: José J. de Olafieta Editor, 1983) 87 ss.

¥ ANSON, cit. (n. 33) 60.

3¢ Han, cit. (n. 34) 87; RIGHETTI, Mario, Historia de la liturgia, 1 (Madrid: Biblioteca de
autores cristianos, 1955) 451.



192 REHJ. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LAVIN

138 es de

El Altar es un objeto de profundo simbolismo* y su magnitud cultua
tal centralidad que se puede, en caso de necesidad, celebrar la Divina Liturgia y
el Sacrificio de la Misa fuera de una iglesia, incluso a cielo descubierto®, pero es
absolutamente imposible hacerlo sin un Altar. Es por esto que el vinculo con la
capellanfa viene a revelar un aspecto interesante e insospechado, segtin se dijo.

Finalmente, Rebujfiss en su obra dedicada a la interpretacién del Concordato
suscrito entre el Papa Leén X y Francisco I de Francia (en 1516)%, base de la
referencia que usa Petrus Gregorius Tholosanus en syntgama iuris universi, reitera
esta misma doctrina, pero con otros detalles de relevancia.

Los comentarios y aportes de Rebuffus en esta parte los hace al modo de
glosas marginales al texto. En la rtbrica a forma mandati apostolici del Concor-
dato, el Pontifice pasa a enumerar®! ciertos beneficios y menciona a las capillas
y capellanfas. Rebuffus, recoge en la glosa al vocablo capella la distincién entre
ambas: “a.Capella. quae dicitur quaelibet ecclesia etiam parochialis per se consistens
dummodo non fuerit collegiata. Panor per illii tex. in.ca. nobis de iure patro. Docto

in rubr.de capellis monach. vbi vide hosti. in summa quid iuris habeat episcopus in

%7 Prueba de ello, es que en la Iglesia latina el Altar contiene reliquias de Santos y Mdrtires
y debe ser consagrado o dedicado por el Obispo (esta tradicién es recogida en la actual disciplina
del Cédigo de Derecho Canénico [1983], Canon 1237 § 2). Es por esta razén, por ejemplo,
por la cual en el complejo y rico simbolismo de la Misa latina Tradicional [Forma extraordi-
naria del Rito Romano bajo la nomenclatura instaurada por el M.P. Summorum Pontificum
de Benedicto XVI, actualmente derogada por el M.P. Traditionis Custodes de Francisco] el
sacerdote, luego del Confiteor sube al Altar y lo besa, expresando asf la unién con Ciristo y con
los Santos cuyas reliquias descansan bajo la piedra del Altar y por ello dice: Oramus te Domine,
per merita Sanctorum tuorum , quorum reliquiae hic sunt, et mnium Sanctorum ut indulgere
digneris Omnia peccata mea. Amen.

3% Sin perjuicio de ello, DURANDUS, cit. (32) 11, dice que en las Sagradas Escrituras hay
diferentes tipos de Altar mencionados, los cuales tienen significados simbélicos profundos y
diversos. El altar alto simboliza, en ese sentido, al Dios Trinitario y también a la Iglesia triunfante.
El Altar bajo, a su vez, viene a representar a la iglesia militante y a los sacramentos. Desde otro
punto de vista, significa a la a) Iglesia espiritual, b) a Cristo mismo ¢) al cuerpo de Ciristo y d)
la mesa donde Cristo dio de comer a sus discipulos.

3 ANSON, cit. (n. 33) 60. Una de las fuentes mds antiguas de esta idea y de la posibilidad
de celebrar Misa, en una “capilla”, incluso a cielo descubierto se encuentra en el Decreto de
Graciano. Se considera ahi el caso de las iglesias (templos) destruidos por pueblos bdrbaros,
siempre que tales “capillas” tengan “tabula” consagrada (altar). Decretum Gratianus, Pars III,
D. 1 C. 30: XXX. Quomodo in ecclesia conbusta missa possit celebrari. Item ex Concilio Triburiensi.
Concedimus etiam, ut sicubi (quod peccatis nostris exigentibus perplurimum factum est) a Normanis
et a Sclauis, ab Ungaris, et a malis Christianis, seu alio qualicumque modo ecclesiae fuerint incensae
et conbustae, in capellis cum tabula consecrata missas interim celebrari permittimus, donec ecclesiae
ipsae restaurari queant. In itinere uero positis, si ecclesia defuerit, sub diuo, seu in tentoriis, item si
tabula altaris consecrata ceteraque sacra misteria ad id offitium pertinentia ibi affuerint, missarum
solempnia celebrari concedimus.

9 Concordata inter sanctisimo dominum nostrom Papam Leonem decimum ¢ sedem apostoli-
cam ac christianissimum dominum nostrum regem franciscum huius nominis primu & regnum aedita

U (...) Beneficio cum cura vel sine cura etaim si parochialis ecclesia vel ejus vicaria aut capella
stve perpetua capellania (....) el texto puede verse, en NUssi, Vincenzo, Conventiones de rebus
ecclesiasticis inter S. Sedem et civilem potestatem variis formis initae ex collectione romana (Mo-
guntiae: Sumptibus Francisci Kirchheim, 1870) 375.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 193

illis: capellania vero solet dici illa quae né est per se, sed est intra ecclesiam fundata
et constructa, de quibus Feli.in.c.ex parte. S.col.l. & seq.de rescrip. & in.ca. cum.
venerabilis columna Ilde exceptio ™.

Como se puede apreciar se trata de la misma postura indicada en los demds
fragmentos: la capellanfa es aquella que no subiste por si y fue fundada y construida
dentro de otra Iglesia. Ahora bien, aqui, a diferencia del pasaje contenido en el
tratado sobre los beneficios, encontramos importantes referencias.

Al fundamentar su asercién el autor emplea una doble remisién: para el
estatuto juridico de las capillas se refiere a las decretales de Gregorio IX en (X.
3, 37-38), conforme a los comentarios de Abbas Panormitano y del Cardenal
ostiense, Enrique de Susa. Para la capellania, en cambio, la remisién nos conduce
a Felini Marfa Sandeus.

IT1. FELINTI MARTA SANDEUS

Conocido como Felinus o Sandeo (1444-1503) se trata este de un canonista
italiano, de la dltima época del perfodo de los decretalistas*, cobrando sentido
aquella referencia a los autores y “los précticos romanos”. Su obra sobre los decreta-
les Commentariorum Ad V libros Decretalium, constituye la fuente de las aserciones
que cita Rebuffus y que posteriormente reproduce Pedro Gregorio de Tolosa.

A grandes rasgos, las fuentes decretalicias en las que se basa Sandeus, no
discurren directamente sobre las capellanfas y su naturaleza y tampoco hay una
referencia explicita y formal a la distincién entre capilla y capellania elaborada
por Pedro Gregorio y Rebufus. Mas bien se trata de textos que describen ciertos
elementos fundamentales que suponen la nocién indicada, sin una elaboracién
conceptual expresa, al modo de una definicién.

Asi, por ejemplo, X. 1, 3, 12, en el marco de una cuestién procesal relativa
a una apelacién eclesidstica, la decretal nos habla de una capilla que estd sujeta a

2 REeBUFFUS, Petrus, Concordata inter sanctisimo dominum nostrom Papam Leonem decimum
& sedem apostolicam ac christianissimum dominum nostrum regem franciscum huius nominis primu
& regnum aedita Cum interpretationibus aegregij viri D. Petri Rebuffi (Paris: Apud Galeotum
pratensem ad prima columman regii palatii, 1545) 300.

% Nacido en 1445 en Felina, en la didcesis de Reggio, Profesor de Derecho Canénico en
Ferraray Pisa, Auditor de la Rota Romana, obispo de Penna, después de Lucca, donde murié en
1503. famoso como poseedor de una importante biblioteca, que legé al cabildo de la catedral de
Lucca, y que todavia existe. Vid. SaviGNY, Kartl, Storia del diritto romano nel medio evo 11, parte
secunda (Firenze: Vincenzo Bateli e compagni, 1845) 272. VON SCHULTE, cit. (n. 5) 350-352;
VaN Hovg, A., “Sandeo”, en HERBERMANN, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia, X111
(New York: The Encyclopedia Press inc., 1913) 435. VAN DE WIEL, cit. (n. 17) 124; LANGE,
cit. (n. 17) 838.

4“4 VAN DE WIEL, cit. (n. 17) 124.

 Ex parte S. personae ecclesiae de Tarento nobis innotuit, quod, quum capella de Emptonn.
ad praedictam ecclesiam de iure pertineat, ab ea multis temporibus iniuste est subtracta, et O.
diaconus, qui iam dictam capellam detinet, capellanum ipsius ecclesiae G., nomine ipsius S. in
ea ministrantem, post appellationem a se factam amovit. Quam quum esset S. prosecutus, et ad
iudices literas impetrasset, ipse O. appellationem suam prosequi non curavit, quumque auctoritate
praedictorum iudicum in ius esset vocatus, dixit, se literas priores habere, de quibus nulla mentio



194 REH]J. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LAVIN

otra Iglesia mayor, “(...) Ex parte S. personae ecclesiae de Tarento nobis innotuit,
quod, quum capella de Emptonn. ad praedictam ecclesiam de iure pertineat, ab ea
multis temporibus iniuste est subtracta, et O. diaconus, qui iam dictam capellam
detinet, capellanum ipsius ecclesiae G., nomine ipsius (...)".

Respecto a esta decretal Felinus da a entender que, bajo distintos aspectos,
una de estas estd supeditada o sujeta a la otra, sugiriendo que no es auténoma o
separada y que una estd dentro de la otra: “(....) ecclesiam principalem & particulares
reditus capellae in ea sitae, non dr. In benedicio duplex: quia capella venit secundario
(-..)™. En ese sentido, los réditos asignados a la “capilla” situada en la iglesia
principal no implica la existencia de un beneficio “doble”.

Por otro lado, Felinus, en el extenso y complejo comentario a la Decretal X.
2,25, 6"y, en linea similar, habla, a propésito del derecho de Patronato, de una

in posterioribus habebatur, quas usque ad tertiam citationem suppressit, eisque dolo vel negligentia
uti postposuit, quod ex diuturnitate temporis videbatur, in quibus nulla mentio de appellatione ab
ipso facta fiebat, quum biennium a tempore appellationis iam fuisset elapsum. Ideoque fraternitati
vestrae per apostolica scripta mandamus, quatenus, si ita esse constiterit, revocatis in statum pristinum
omnibus, quae post appellationem ipsius O. inveneritis attentata, praescriptam capellam matrici
ecclesiae appellatione remota restituere procuretis, praedictum O., si eum appellationem suam non
fuisse prosecutum constiterit, memorato S. in expensis necessariis condemnantes.

46 FeLNuS, Sandei, Commentariorum ad V libros Decretalium Pars Prima (Lugduni: 1587)
94V.

7 cum venerabilis frater noster 1. Sabinen. episcopus coram dilectis filiis nostris R. tituli S.
Anastasiae presbytero, et P. sanctae Luciae ad septa solis diacono cardinali, quos sibi et R. procu-
ratori vestro concessimus auditores, ecclesiam sancti Viti [de Granica] cum suis possessionibus et
[suis] pertinentiis petiisset, asserens, eandem ad se in spiritualibus et temporalibus pertinere, idem
[procurator], nondum eiusdem episcopi intentione fundata, praepropere sic respondit, quod, etsi
dicta ecclesia dudum fuerit ecclesiae Sabinensi subiecta, eam tamen non poterat episcopus vendica-
re, quam ex permutationis causa Farsense monasterium obtinebat, ad hoc probandum quoddam
exhibens instrumentum, in quo contineri prima facie videbatur, quod Theodosius episcopus cum
suorum sacerdotum assensu praedictam ecclesiam sancti Viti pro quibusdam ecclesiis et rebus aliis in
cambium vestro duxit monasterio concedendam. Ad haec [autem] episcopus proposuit memoratus,
intentionem suam per huiusmodi responsionem esse fundatam. Quum enim pars vestra responderit,
se dictam ecclesiam, ex permutatione facta per Sabinensem episcopum obtinere, quam etiam publico
nitebatur instrumento probare, confiteri per consequens videbatur, se credere, quod dicta ecclesia
tempore permutationis pertinuit ad ecclesiam Sabinensem, quum permutatio inter contractus bonae
fidei computetur, nec cum alio, quam cum domino, vel cum eo, qui habebatur loco domini, legitime
valeat celebrari, +adiiciens, quod, etsi confessioni [huiusmodi] stare vellet, in quantum contra vos
Jfacere videbatur, instrumentum tamen huiusmodi contra se minime admittebat, quod nec tabellionis
auctoritate, nec subscriptione testium dignoscitur esse fulcitum. Sed ad hoc pars vestra respondit, quod,
quum procurator id in modum exceptionis obiiceret, non videbatur ex adversae partis intentione
fuisse confessus, quia iuxta legitimas sanctiones qui exceptione utitur non aestimatur de intentione
adversarii, cum quo agitur, confiteri, adiungens, quod, etsi permutationis tempore coenobium Farfense
crediderit dictam ecclesiam S. Viti ad Sabinensem ecclesiam pertinere, praedictus tamen procurator
ex certis causis seu verisimilibus coniecturis credulitatem suam postmodum potuit taliter informare,
ut [nunc] crederet eandem ecclesiam ad Sabinensem ecclesiam tunc temporis non spectasse. Porro
memoratus episcopus ad probandum, quod iam dicta ecclesia ad se in temporalibus pertinebat,
quosdam testes induxit, per quos nitebatur ostendere, quod tam dictam ecclesiam, quam molendina,
terras, et alia bona eius Sabinenses episcopi diutius possederunt, de illis pro suae voluntatis arbitrio
libere disponendo. +[Quidam quoque testes ad probandam praescriptionem ex vestra fuerunt parte
producti; per quorum aliquis vester procurator asseruit, sufficienter ostensum, quod a nonaginta



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 195

“capilla” edificada al interior de otra iglesia: “/nzra corpus ipsius ecclesiae laicus
aedificat capellam: quia ratione soli prelatus ecclesiae efficitur compatronus” .

Sibien es cierto que Felinus no emplea el vocablo capellania, asi como tampoco
la decretal comentada, la idea se podria encuadrar en la acepcidn previamente
indicada.

Mds adelante en el mismo comentario a esta decretal emplea, sin embargo, el
término capellanfa (capellanie), basado en una interesante fuente y lo hace bajo
la modalidad que nos incumbe (como algo que estd dentro de otra Iglesia): “7%
vide Rotam de re. Eccles. Non. Alie. 6 decis. & de iure pat. Decis. 14 & seq. in antiq.
Ubi dicitur quod capellanie edificate in ecclesia spectante ad presentationem abba-
tis, spectant etiam ad praesentationem eiusdem, quia contentum sequitur naturam
continentis». El telén de fondo en este pasaje, son los deslindes jurisdiccionales
y, sobre todo, ciertas prerrogativas, como la titularidad del derecho de Patronato
aqui consignada. Ahora bien, el fragmento recién citado reproduce, a su vez, una
importante fuente en la que cabe detenerse.

annis eandem ecclesiam cum molendinis et aliis bonis eius vestrum monasterium possederat in
quiete. Sed ad hoc pars episcopi respondebat quod etsi quidam testes de nonaginta annis deponere
videantur, quia tamen de iuris ordine tempora schismatum, quae temporibus bonae memoriae
Innocentii et Alexandri Romanorum Pontificum intercessisse noscuntur, et de nostra indulgentia
speciali episcopo memorato concessa tempus Conradi quondam Sabinensis episcopi, quum propter
eius absentiam, qui pastoralem curam gessit in ecclesia Maguntinensi, et illorum incuriam, quibus
Sabinensis episcopatus diversis temporibus fuit cura commissa, eiusdem episcopatus iura neglecta
fuerint, debeant de computatione subduci, quum eundem episcopum in eo statu quoad defendenda
Sabinensis episcopatus iura duxerimus reponendum quem habuit quando idem Conradus Sabinensis
ecclesiae praesulatum accepit, residuum temporis procul dubio ad legitimae praescriptionis limitem
minime pertingebat. | Super iis igitur et aliis propositis coram cardinalibus supradictis deliberatione
cum fratribus nostris habita, Intelleximus, supradictum episcopum intentionem suam minime fun-
davisse per testium depositiones, vel procuratoris supradicti responsionem, quia, sicut praemissum
est, exceptionem obiiciens de intentione partis adversae, non intelligitur fuisse confessus, vel [etiam]
per instrumentum ex adverso exhibitum, quum in eo Theodosius episcopus, a quo permutatio facta
proponitur, non dicatur episcopus Sabinensis, quanquam in transscripto, quo procurator utebatur,
appositum fuerit «Sabinensis» per vitium falsitatis. Licet autem nimis excesserit qui transscriptum
illius instrumenti falsavit, quia tamen delictum personae in damnum ecclesiae redundare non debet,
ac non solum ante sententiam, verum etiam post abiici potest exceptio falsitatis, quum falsorum
instrumentorum praetextu lata sententia usque ad XX. annorum spatium valeat retractari veritate
comperta, nolumus, ut per id monasterio vestro praeiudicium generetur. Quia vero nobis constitit,
supradictam ecclesiam sancti Viti constitutam esse in dioecesi Sabinensi, episcopale ius in omnibus
[spiritualibus] eidem episcopo adiudicavimus in eadem, illis duntaxat exceptis, quae per authentica
scripta ei noscuntur esse subtracta, quum per privilegium vel praescriptionem legitimam nullatenus
probaretur exempta. Verum quia dictus episcopus, qui eandem ecclesiam vendicabat [sibi quoad
temporalial, munitum se [super hoc] praescriptione legitima non ostendit, quanquam probaverit,
episcopum Sabinensem bona eiusdem ecclesiae aliquanto tempore possedisse, vos ab impetitione
episcopi quoad temporalia eiusdem ecclesiae sententialiter duximus absolvendos. [Nulli ergo etc. Dat.
Viterbii II. Non. Aug. Ao. XII. 1206.]

8 FeLINUS, Sandei, Commentariorum ad Quingue libros Decretalium Pars tertia (Venetiis:
1601) 13v.

© FeLiNus, Commentariorum ad Quinque, cit. (n. 48)13V.



196 REH]J. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

I'V. LA AUDIENTIA SACRI PALATII (ROTA ROMANA) Y LA CAPELLANIA.

Se trata de una referencia a la antigua Jurisprudencia canénica de la Audientia
Sacri Palatii, conocida como la Sacra Rota Romana o Rota®, prestigioso y otrora
influyente tribunal eclesidstico’', el mds alto de la iglesia latina.

Originado en la baja edad media, entre fines del siglo XII e inicios del siglo
XIV*, funcionaba, en lineas generales, como un tribunal de apelacién que conocfa
en segunda instancia los casos sometidos a su conocimiento®™. Sus jueces, llama-
dos auditores, recibfan sus facultades jurisdiccionales del Pontifice, y gozaban de
gran prestigio. El mismo Felini Maria Sandeus, por ejemplo, fue uno de ellos™.

Entre las diversas contribuciones que dejé esta Corte para la Historia juridica
occidental se encuentra la introduccidén de las llamadas Decisiones. Eran estas un
documento especial, parte del expediente, en virtud del cual se explicitaban las
razones y argumentos jurfdicos que sostendrfan legal y fundadamente la sentencia
a dictar, luego, por los jueces. En este sentido, Decisiones y Sententiae son cosas
distintas®, las primeras tienen las explicaciones y razones juridicas, pero no in-
cluyen la sentencia o resolucién de los auditores *°.

0 “(...) Rotam de re. Eccles. Non. Alie. 6 decis. & de iure pat. Decis. 14 & seq. in antiq (...)".
Vid. Feuinus, Commentariorum ad Quingue, cit. (n. 48)13V.

°! La alta preparacién y prestigio asociado al nombre de esta Corte, dio origen a varios
otros tribunales, fuera de Roma, que adoptaron también la designacién de “Rota”. Asi, “tam-
bién habia Rotas en otras ciudades de los Estados Pontificios: en Perugia, Bolonia, Avifidn,
Urbino, Macerata, Ferrara. El nombre se extendié también a otras partes de Italia central: en
Toscana encontramos Rotas en Florencia, Siena, Lucca y Arezzo; y en Génova en el Norte.
También existe una Rota espafiola (Tribunal de la Rota de la Nunciatura Apostélica en Espafia
o Rota Espaiiola o Rota Matritense) establecida en 1771 por Clemente XIV (abolida en 1932
pero restablecida por Pio XII en 1947) y que sigue funcionando”. Vid. Fraiani, Enrico, “The
Tribunal of the Roman Rota and its archives”, Mitteilungen des Instituts fiir osterreichisch Ges-
chichtsforschung, 121, 2 (2013) 379-380. Es, por lo demds, el tribunal existente mds antiguo
del mundo. Vid. SALONEN, Kirsi, Papal Justice in the Late Middle Ages: The Sacra Romana Rota
(New York: Routledge, 2016) 18.

>2 FLAIANL, cit. (n. 51) 379; ScHwARZ, Brigide, “The Roman Curia (until about 1300)”,
en HarRT™MANN, Wilfried, PENNINGTON, Kenneth (Ed.), The History of Courts and Procedure in
Medieval Canon Law (Washington D.C.: The Catholic University of America Press, 2016) 217.
Un hito importante, empero, es la promulgacién de la constitucién Ratio luris del Papa Juan
XXII (1316-1334) que regulé el funcionamiento de la Rota por primera vez. Vid. SALONEN,
cit. (n. 51) 18.

>3 Si bien era un tribunal primordialmente eclesidstico, también tuvo competencia, den-
tro de los Estados pontificios para conocer cuestiones seculares en ciertas circunstancias. V7d.
Fraiang, cit. (n. 51) 381.

> En principio, eran doce auditores en la época de Sixto IV y cada uno de ellos tenfa a su
vez cuatro notarios a su servicio, los que debfan llevar (cada uno de estos a su vez), en orden
cronoldgico y en un registro separado, los procesos de los casos que estaban bajo su responsa-
bilidad. Vid. FLaiant, cit. (n. 51) 390; SALONEN, cit. (n. 51) 5.

% Pese a que las sentencias que actualmente dicta la Rota se denominan Decisio. Vid.
Fra1aNg, cit. (n. 51) 380.

¢ SALONEN, cit. (n. 51) 6-7.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 197

Estas Decisiones, empero, cobraron importancia e influencia” y empezaron,
las mds antiguas (S. XIV), a ser recopiladas en distintas colecciones: Decisiones
Thomae Falstoli (afios 1336-37), Decisiones antiquores (afio 1360), Decisiones anti-
quae (recoge desde 1372 hacia adelante), Decisiones Aegidii Bellemerae (1374-75)
y Decisiones novae (1376-81).

Las referencias de los autores y de Fellini en su comentario a esta decretal
particular, remiten a decisiones insertas en la coleccién Decisiones antiquae®.
Especialmente interesante para nuestro problema es la nomenclatura usada por
el tribunal en la decisién XV (sobre el iure Patronatus)®.

El supuesto de hecho en ese caso decfa relacién con la extensién juridica del
derecho de Patronato que ya gozaba un Abad respecto a una iglesia determinada.
Concretamente si le corresponde, también, ejercer tal prerrogativa, esto es, la
presentacién de un candidato [que es prima facie, en lo que consiste el derecho
de Patronato] tratdndose de una “capellanfa” subyacente en dicho templo.

En este contexto, el tribunal denomina capellania a cierta cosa de naturaleza
fisica en primera instancia, un espacio y lugar consagrado en base a un eje que se
encuentra edificado dentro de otra iglesia sobre la cual el abad ejerce la titularidad
del patronato (fus Patronatum) y cuya conexién o dependencia suscita la duda. En
efecto, la fuente sefiala: “Nota quod vbi Abbas dicit se patronum alicuius ecclesiae, si
infra ecclesia aedificentur capellaniae, videntur pertinere ad abbaté iurepatronatus in
dubio (...)"'. Como tuvimos ocasién de mencionar, el problema aquf{ analizado no
tiene relacién inmediata con la naturaleza de la capellania, si no con la aplicacién
del Patronato, sin embargo, el caso permite notar, con la debida suficiencia, la
estructura y el concepto sobre los cuales distinguen los canonistas y que vemos
expuesta sucesivamente en la obra de Felini Maria Sandeo, Pierre Rebufusy Petrus
Gregorius Tholosanus.

La idea de ser la capellanfa una cosa que estd dentro de los limites de otra se
corrobora y refuerza en tanto la decisién de la Rota afiade, como colofén para re-
solver el asunto del Patronato, que la naturaleza del contenido sigue a la naturaleza
del continente® “(...) quia ex quo abbas est patronatus ecclesiae, consequenter videtur

%7 Las decisiones mds antiguas funcionaron como una especie de “precedente” para juicios
posteriores y circularon por Europa antes de la imprenta. Vid. SALONEN, cit. (n. 51) 7.

% SALONEN, cit. (n. 51) 7 n. 8.

> Usamos en esta parte, una versién basada en antiguos manuscritos e impresa en 1581, en
Colonia, Alemania: Do. De Rota Decisiones Novae Antiquae et Antiquiores. En ella se compren-
den en un tomo, entonces, las Decisones antiquores (compilada en 1360s), Decisiones antiquae
(recoge desde 1372 hacia adelante) y Decisiones novae (1376-81) y finaliza con Decisiones
Thomae Falstoli (1336-37).

% Ver Decisio Antiquae, en Do. De Rota Decisiones Novae Antiquae et Antiquiores.
exactissime et vetustissimis manuscriptis exemplaribus emendatae & ex his complura inserta atque
Omnia ex ordine collocata. Accesserunt praeterea suo ordine in finem cuiuslibet decisionis Do. Petri
Rebuffi, Camilli Mellae, anto. Mariae Papazon., Guliel. Realis, et aliorum doctorissimorum virorum,
additiones (Coloniae Agrippinae: apud Toannem Gymnicum, sub monocerote, 1581) 547.

' Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 547.

62 Cita como ejemplos de esta relacion algunos fragmentos del Digesto como Ulpianus libro
39 ad edictum, en D. 28, 1, 22, 7: Signatas tabulas accipi oportet et si linteo, quo tabulae involutae
sunt, signa impressa fuerint. También, Gaius libro secundo rerum cottidianarum sive aureorum,



198 REH]J. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

esse patronus ipsarum mpel[aniﬂmm, vt contentum sequarur naturam continentis.
arg.l.ad testium.§. fin ff de testa. ciim Ladeo.§.insula. de acq.rer. do. & I. quod si
neque § materia. de peric.&& cd. rei ven (...)"%.

En la decisién siguiente (XVI), de acuerdo con esta compilacidn, se comprende
un problema andlogo acerca del Jus Patronatum. Se trata de una iglesia que espera
la presentacién de un candidato por el abad y en la cual existe asimismo una “ca-
pellanfa” cuyos fundadores no parecen haber retenido el derecho de Patronato.
La disyuntiva reside en la aptitud del Abad para extender, también a la capellanfa,
la facultad que posee respecto de la iglesia, o si aquella atafie mds bien al Obispo.
En efecto, la decisio indica: “In ecclesia quae spectar ad presentationem cuiusdam
abbatis, fundatae sunt de proventibus extrinsecis certae capellania perpetua (...)
nec fundatores sibi retinuerant iuspatronatus vel potestandsi praesentandi Quaeritur
utrum pertinent illa praesentatio ad illum abatem: vel an plena &libera disposition
&eollation ad episcopum pertineat?™.

Frente a ello, el tribunal presenta dos opciones, primero se indica la posibilidad
de corresponder al Obispo y luego, para la segunda opcidn, otorga una concisa
argumentacién de la postura que sostiene la prerrogativa del Abad, indicando,
en lo que aqui importa, que por estar fundada la capellania dentro de la iglesia,
la presentacién y el derecho de Patronato parecen corresponder al Abad y no al
Obispo: “Alii vero quod imo ad presentationem abbatis: quia ex quo fundantur in
ecclesia debet cedere ecclesia: & per consequens spectare ad presentationem eius, ad
quem spectat praesentatio ecclesiae (...) argumento c. ad audentiam aedifcando (....)
Ergo videtur quod iuspatronatus abbatis se extendat ad illa, quae sunt infra ecclesiam
[F de damno infecto. I. damnni. § si is qui vicinas™.

Finalmente, teniendo a la vista el sentido aqui atribuido al vocablo capellania
y la plena sintonia entre estas antiguas decisiones, se puede constatar cémo, en
esta fuente jurisprudencial bajo-medieval, aparece una dimensién particular de
la figura capelldnica. De esta huella mencionada en las decisiones Antiquae de la
Sacra Rotae Romana, entonces, pasamos al canonista italiano Felini Maria Sandeus

enD. 41, 1,7, 3: Insula quae in mari nascitur (quod raro accidit) occupantis fir: nullius enim esse
creditur. In flumine nata (quod frequenter accidit), si quidem mediam partem fluminis tenet, com-
munis est eorum, qui ab utraque parte fluminis prope ripam praedia possident, pro modo latitudinis
cuiusque praedii, quae latitudo prope ripam sit: quod si alteri parti proximior sit, eorum est tantum,
qui ab ea parte prope ripam praedia possident. Y también, Paulus libro tertio epitomarum Alfeni
digestorum, en D. 18, 6, 15, 1: Materia empta si furto perisset, postquam tradita esset, emptoris
esse periculo respondit, si minus, venditoris: videri autem trabes traditas, quas emptor signasset.

8 Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 547.

% Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 547-548.

© Ver Decisio Antiquae, cit. (n. 60) 548. Cita a Paulus libro 48 ad edictum, en D. 39, 2,
18, 5, 5: Si is, qui unas aedes habebat, stipulatus fuerit, deinde vicinas comparaverit, an earum
quoque nomine, quas post interpositam stipulationem comparasset, promissorem obligaret, quaesitum
est. Tulianus scribit videndum, ne earum dumtaxat nomine cautum habeat, de quibus inter eum
et promissorem initio actum fuerit. Cui consequens videri posse, ut et, cum aedium communium
nomine duo socii stipulentur, de eo dumtaxat damno caveri videatur, quod in parte aedium cuique
socio datum fuerit. Sive ergo redemerit alteram partem quis ex his sive adiudicata fuerit, non augeri
promissionis obligationem. Pomponius relata Tuliani scriptura dicit non se improbare.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 199

y de este al francés del siglo XVI Petrus Rebbufus de Montepessulano, fuente a su
vez de Petrus Gregorius Tholosanus.

RECEPCION

1. Peninsula Ibérica: Espino de Cdceres, Azor, Garcia y Agustin Barbosa

Elinflujo de esta linea doctrinal se encuentra recogido en diversas partes, sobre
todo entre los canonistas, aunque presenta discontinuidades que la diferencian,
por ejemplo, de la recepcién de la nocién de onus®. En el mundo hispdnico del
siglo XVI la podemos ver expuesta o al menos citada en la obra de Didacus Spino
(Diego Espino de Cacéres), canonista espafiol, catedrdtico de la Universidad de
Salamanca®.

Espino de Céceres®® es autor de una obra titulada Speculum testamentorum.
Este texto principia® con un formulario de testamento completo, escrito en lengua
vulgar, en el que cada una de sus cldusulas da origen a un apartado analizado por
el autor. Asi, por ejemplo, en la cldusula cuarta [del formulario]” se describe la
fundacién de una capilla en una iglesia (donde el testador exige ser enterrado) y
se pide se establezcan ahi capellanias sefialando, ademds, quienes deben ser los
capellanes, sus funciones y requisitos, asi como quienes oficiaran de patronos.

Esto da lugar a la Glossae quarta principalis De patronis nominatis a testatore,
donde en medio de un prolongado excurso se recoge en parte la tradicién de
la capellania descrita, basdndose, justamente, en la distincién de Felini Maria

% Que es vocablo con la que la definen PEREZ DE LARa, cit. (n. 1) 229; LEONE, cit. (n. 1)
51 n°19; MOsTAZO, cit. (n. 1) 120 n°1.

7 ALEJO MONTES, Javier, “Cdtedras y catedrdticos de la Universidad de Salamanca en el
tltimo cuarto del siglo XVI: 1575-1598”, en RODRIGUEZ-SAN PEDRO BEZARES, Luis (ed.), Uni-
versidades hispdnicas: colegios y conventos universitarios en la edad moderna (1) misceldnea alfonso
ix, 2009 (Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2009) 243.

6 Para mds detalles se puede ver, DE DIos, Salustiano, “La doctrina sobre el poder del
principe en el doctor Diego Espino de Céceres”, Salamanca revista de estudios, 42 (1999) 60-71.

& Speculum Testamentorum sive Thesaurus Universae Iuris Prudentiae, segin versién, que
manejamos, del afio 1593.

70 “Ite mando,q en el lugar y sitio de la dicha Iglesia, a dode dexo declarado q sea mi cuerpo
enterrado quiero y es mi voluntad q mis herederos haga edificar una capilla coforme a la traza q
dexo hecha q esta en poder del Prior del dicho monasterio a honor y reverencia de nuestra seiora la
Virgen Maria y de su sanctissima concepcion y acabada la dicha capilla de la dichi renta se fundé
doce capellanias cada una de veynte mil maravedis de renta para siémpre jamas; a las quales sea
presentados clerigs presbyteros de mi linaje preferiendo siempre el mas prépinguo al otro.Y en defecto
de faltar de los dichos mis parientes y familia sea presentados clérigos desta ciudad y su Obispado y
naturales del, por manera q habiendo naturales ningun estrangero de otra parte sea presentado. Con
tal condicion, que los dichos sacerdotes quc ansi fuere presentados para dezir las dichas missis,sean
hombres honrados de buena fama,vida ycostumbres, nacidos de legitimo matrimonio. De lo qual y
de cada vna de las dichas cosas se haga bastante informacion por los patronos. Y es mi voluntad que
los dichos capellanes diga la mitad dellos vna semana missit y la otra mitad los otros por manera q
cada dia aya missa para siémpre jamas,y q los vnos y los otros sean obligados todas las fiestas solém-
nes a asistir a las horas ansi avisperas como a missa cantadolas, residiendo y haziéndo el officio por
sus personas”. SPINO, Didaco, Speculum testamentorum sive thesaurus universae iuris prudentiae
(Metymnae a Campo: Excudebat Tacobus a Canto, 1593) 1-2.



200 REH]. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

Sandeus: “Nam ex hoc quod altare vel capellania est constructa in ecclesia a patrono
vel a testatore cum licentia & authoritate episcopi iam factum est ecclesiasticum be-
neficium, si cum redditibus & dotatione perpetua constituatur & iam inter beneficia
ecclesiastica personae conferendam & apellatur talis capellania colativa: tenet felin.
In c. ex parte, el secodo, de rescriptis (...)""".

Espino afiade, por cierto, los requisitos esenciales para que esta fundacién
pueda, ademds, considerarse un verdadero Beneficio Eclesidstico, tales como la
aprobacién o autorizacién episcopal, la existencia de los réditos y la dotacién de
cardcter perpetua, etc.

En el mismo dmbito también se puede mencionar al Jesuita Juan Azor (1535-
1603) ™ y a los canonistas Nicolds Garcfa™ (XVI-1645)* y Agustin Barbosa”
como receptores de estas ideas.

2. Francia e Italia

En Francia, ademds de lo ya expuesto, se encuentra la obra de André Delvaulx
(1569-1636) conocido como “Vallensis””®. En su Paratitla sive summaria et me-
thodica explicatio decretalium D. Gregorii papae IX, contiene un capitulo que trata
sobre las capillas mondsticas donde trae a colacidn la distincién entre capilla y
capellanfa, siguiendo literalmente a Petrus Rebuffus de Montepelussano en su obra
Praxis Beneficiorum. Delvaux aqui sostiene que con la palabra capellanfa se predica
o dice de un Altar que forma parte de alguna iglesia ya existente’””. Posteriormen-
te, esta tradicién todavia perdura en la Francia del siglo XVIII, segtn atestigua
el Dictionnaire de droit canonique et de pratique bénéficiale de Pierre Toussaint

71 SpINoO, cit. (70) 171 n° 37.

72 Aliqui differentiam constituunt inter capellam & capellaniam: nam capellam vocant, quae
est per se oratorium, sive aedes sacra ab alia separata, & divisa: capellaniam vero quando est altare
in aliqua aede sacra ab aliis quidem altaribus seinctum, sed non ad ipsa aede sacra. Cf: AzOR, Juan,
Institutionum moralium, in quibus vninerse quastiones ad conscientiam recté, aut praué factorum
pertinentes, breuiter tractantur Pars Secunda in qua de tertio et cuarto decalogi (Mediolani: Apud
haer. Pacifici pontii, et Ioan, Baptistam Piccaleum Impressores Archiepiscopales, 1617) 156.

7> GARCIA, Nicolao, Tractatus de Beneficiis amplissimus ez doctissimus, 11 (Coloniae Allo-
brogum: apud Philippum Albertum, 1618) 336 n° 216, 223.

7 DE 1A FUENTE, Vicente, Historia eclesidstica de Espasia, 111 (Barcelona: imprenta de
Riera, 1855) 197.

75 “Huismodi autem Capellaniae aliquando habent de per se Oratorium, seu Ecclesiam, aut
Aedem sacram cum plebe, vel sine illa separatam, & tunc magis proprie dicuntur Capellae, (...)
aliquando Altare tantum in aliqua Aede sacra, seu templo ab aliis Altaribus divisum, & tunc minus
appellantur Capellaniae (...)”; vid. BARBOSA, Augustin, Juris ecclesiastici universi pars altera: in
qua de locis & rebus ecclesiasticis simul abunde agitur, cum necessariis indicibus (Lyon: sumptibus
Anisson & Posuel, 1718) 13 n° 25.

76 Profesor en Lovaina, autor de una obra relativa a los decretales. Vid. VON SCHULTE, cit.
(n. 5) 693; VAN DE WIEL, cit. (n.17) 159.

77" Caeterum practici romani capellam a capellania distinguut ut capella sit corpus & ecclesia
perse, capellania vero dicatur altare in aliqua ecclesia existens, teste rebbufo in praxi benefic. Tit.
Saeculare benef. Quotuplex num 14. (...). VALLENSIS, Andreae, Paratitla sive summaria et metho-
dica explicatio decretalium D. Gregorii papae IX (Coloniae Agrippina : apud Andream Bingium
bibliopolam in laureto, 1661) 407.



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 201

Durand de Maillane™ y el Repertoire universel et raisonné de jurisprudence civile,
criminelle, canonique et bénéficiale” de Joseph-Nicolas Guyot (1728-1816).

En Italia, el mismo sentido, esto es, recogiendo esta doctrina se encuentran
los textos del Jesuita Vincentius Filliuci (1566-1622)* y de Alfonsus de Leone®!,
Julius Laurentius Selvagius (1728-1772)%, asi como también Giussepe Cantini®.

Sin embargo, entre los autores que estudian de forma sistemdtica a las cape-
llanfas, como los célebres Pérez de Lara y Francisco Mostazo, no hay mencién de
esta faceta. Mds alld de las tempranas menciones de Azor, Spino y del portugués
Barbosa, parece haberse perdido esta perspectiva entre los espafioles de los siglos
XVII y siguientes, reproduciéndose, en cambio, entre algunos canonistas®.

Asf, el rastro de esta doctrina se encuentra en el conocido tratado del canonista
belga Zegeri Bernardi Van Spen (1646-1728)¥, Jus Ecclesiasticum Universum.
Posteriormente, también puede verse la mencién que hace el jurista austrfaco Paul
Joseph Ritter Von Riegger (1705-1775) en su obra institutionum jurisprudentia
ecclesiasticae®™.

78 DURAND DE MAILLANE, Pierre Toussaint, Dictionnare de Droit Canonique et de Practique
Beneficiale Tomo Premier (Lyon : Chez Joseph Duplain libraire, 1776) 447.

7 En la voz chapelle, chapellenie dice: “(...) On observe une différence pour l'adresse des let-
tres aux titulaires des Chapelles, suivant que ces Chapelles sont séparées d’une église particuliére, ou
qu elles sont renfermées dans U'enceinte de cette église: si ¢ 'est une Chapelle particuliére, le pape adresse
les lettres en ces termes: rectori Capelle N. Si c’est au contraire une Chapelle dans Uintérieur d'une
église, ladresse est telle: N. perpetuo Capellano in sacra’ ade, &v.(...)". Vid. GuYoT, Joseph-Ni-
colas, Répertoire universel et raisonné de jurisprudence civile, criminelle, canonique et bénéficiale,
IIT (Parfs: Visse, 1784) 227.

8 Fruuc, Vicenti, Ad duos priores tomos quastionum moralium appendix posthuma de
statu clericorum, quinqgue tractatus complectens qui in prima editione maxime desiderabantur
(Lugduni: svmptibvs lacobi cardon et petri cavellat, 1625) 5, citando a Azor dice: “capellania
autem aedicula vel altare ipsi templo annexa ut colligitur ex cap. 1 de capellis monach. Azor.quaest
ultimo cap. 1 & cap. 8 quaest.1”.

81 LEONE, cit. (n. 1) 41.

82 SELVAGIUS, Julio Laurentio, Institutionum canonicarum libri tres ad usum seminarii Neap.
Tomus II. Lib. II. ITI (Neapoli: excudebat Josephus de Dominicis, 1770) 527.

8 CANTINI, Josepho, Institutions juris canonici ad clarissimorum virorum scripta diligenter
exactae et in hac altera editione notis auctae Tomus Primus (Pisis: apud Nicolaum Capurro,
1816) 206 n. 5.

8 De todos modos, entre los mds conocidos canonistas de los siglos XVII-XVIII como
Retffenstuel, Schmalzgruber, Ferraris o Berardi, no se menciona esta acepcién

% Sefiala “(...) Beneficiis simplicibus etiam annumerari solent Cappellaniae, sive Cappellae,
tum in Ecclesiis Cathedralibus , & Collegiatis, tum in particularibus Sacellis, vel Oratoriis fundatae
Practici Romani (ait Rebuffus in Prax: Benefic. tit. Seculare Beneficium quotuplex, num. 14.) faciunt
differentian inter Cappellam, & Cappellaniam. Nam Cappellam vocant, quando est corpus per se:
& Ecclesia per se: & tunc litterae Apostolicae diriguntur Rectori talis Cappellae. Si vero Altare sit
in aliqua Ecclesia, tunc dicitur Cappellania, & vocari solet perpetua, & dirigitur tali N. perpetuo
Cappellano™; VAN SPEN, Zegeri Bernardi, Jus ecclesiasticum universum caeteraque scripta Omnia.
Editio Novissima, 1II (Venetiis : Apud Antonium Graziosi, 1769) 9.

8 VON RIEGGER, Paul Joseph Ritter, Justitutiorum jurisprudentiae ecclesiasticae, 111 (Venetiis:
Sumpt Haeredis Nicolai Pezzana, 1786) 55.



202 REH]. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

3. Islas britdnicas: las capellanias y el caso de Inglaterra.

La datacién de la fecha exacta en que aparece esta acepcién de la capellanfa
como Altar es dificil de determinar, més alld de lo que revelan los antecedentes
aqui mencionados. Ahora bien, el pasado medieval inglés, segtin han probado
algunos estudiosos, da cuenta del fenémeno bajo esta modalidad, proporcionando
informacién que no solo complementa o aclara la historia de la figura, sino que
muestra, asimismo, el alcance universal del fenémeno en el mundo cristiano.

Un punto de enlace y también de partida, puede ser lo que indica el jurista
inglés John Aylife en su obra The Parergon Juris Canonici Anglicani, publicada
en 1726. Este autor, en efecto, recogiendo la tradicién del Derecho continental
que tiene a Rebuffus® entre sus principales autores, distingue, por ejemplo, chapel
de chapellany. Esta tltima serfa: “which does not subsist of it self, but is built and
Jfounded within some other Church, and is dependant thereon™:.

Esto, naturalmente, comprueba la difusién que estos conceptos tuvieron,
incluso fuera del drea del Derecho continental. Ahora bien, segun se dijo, el
conocimiento de la figura no se reduce exclusivamente a la recepcién puramente
conceptual de nociones elaboradas por los juristas del Jus Commune. Katherine
Wood-legh, por ejemplo, ha comprobado, en un interesante estudio, la existencia,
caracteristicas e importancia de la institucién en la Gran Bretafia medieval®. Bajo
el nombre de Chantries, o Perpetual Chantries™ encontramos en las islas britdnicas
una figura andloga a lo que en el continente se llamé capellanfa o chapellenie’.

De acuerdo con lo que postula Sir Howard Colvin, la Chantry serfa una
suerte de dotacién, hecha para la realizacién de Misas y otras Obras Pias, en
beneficio de las almas de ciertas personas determinadas®. La fundacién de este
tipo de figuras (chantries) por toda Europa (Francia, Italia, Inglaterra), desde la
segunda mitad del siglo XIII** en adelante, parece ser un hecho indudable, por
lo demds”. Ahora bien, en el nacimiento y configuracién de estas capellanfas,
agrega el autor, serfa determinante la existencia fisica de un Altar, el que puede
estar en una capilla (chapel) o iglesia (church)” y al cual irfan asociadas dichas

A quien cita directamente “(...) according to rebuffus (...)”. Ver, AYLIFFE, John, Parergon
Juris Canonici Anglicani, Or, A Commentary by Way of Supplement to the Canons and Constitutions
of the Church of England (London, Printed for the autor by D. Leach, 1726) 164.

8 AYLIFFE, cit. (n. 87) 164.

8 Woob-LEGH, K.L, Perpetual Chantries in Britain (Cambridge: Cambridge University
Press,1965).

% Sobre sus origenes y vinculos con otras figuras, puede verse WooD-LEGH, cit. (n. 89) 3 ss.

' CorviN, Howard, “The Origin of Chantries”, Journal of Medieval History, 26, 2 (2000)
164.

22 COLVIN, cit. (n. 91)164.

9 Woob-LEGH, cit. (n. 89) 5.

%4 El autor cita como prueba de la antigiiedad de estas figuras el caso del Obispo de Exter
en 1287, pues pide que se solicite su autorizacién para la construccién de cualquier altar con
muro y techo dentro de cualquier iglesia de su didcesis. CoLvIn, cit. (n. 91)165.

% En efecto, indica: “Physically, the essentials of a chantry were an altar and often (but by
no means always) an associated place of burial. The altar might be accommodated anywhere in a
church or chapel, and neither it nor the tomb necessarily required any structural alteration to the
Jfabric. Many chantries have consequently come and gone without leaving any physical trace of their



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 203

celebraciones litdrgicas. La expansién medieval de la figura es conexa, en ese
sentido, con la construccién de “capillas” (chapels), las que tomaron la forma de
adiciones uniformes a las naves (de las iglesias) o en el costado este y también de
capillas disefiadas individualmente®.

Naturalmente, todos estos antecedentes prueban, bajo otra perspectiva, la
estrecha relacién entre la capellanfa y el altar. En otras palabras, la proliferacién
de estos altares laterales y secundarios al interior de las iglesias se encuentra conexa
a la expansién de la capellania.

CONCLUSIONES

1. Segun se ha verificado a lo largo de este trabajo, la capellanfa de Misas es una
institucién cuya complejidad y origen sobrepasa los marcos del mundo hispdnico
y antecede, por cierto, al perfodo tridentino.

2. Partiendo de la distincién entre capilla y capellania se ha podido compro-
bar, bajo la gufa del humanismo juridico y la doctrina francesa del Siglo XV, la
inusitada relacién entre la capellania y el Altar.

3. Dicha conexién, de acuerdo a la propuesta del Tolosano, entiende a la
capellanfa como una cosa fisica, pero sagrada y se sustenta en la asuncién por
parte del humanista francés de una doctrina que le precede. Segtin evidencié la
investigacion, Petrus Gregorius Tholosanus se basa en el trabajo del canonista Pezrus
Rebuffus de Montepessulano (Rebuffus) el cual conecta, por su parte, con la obra
del decretalista italiano Sandeus.

4. La via abierta por Sandeus, a su vez, nos dirigié a un singular descubri-
miento y acreditd el rol e importancia de una particular decisio de la Rota romana
Medieval, la que parece cimentar en dltima instancia la postura de los autores.

5. La transmisién y expansién de esta doctrina por el resto de Europa opera,
finalmente, por el influjo de los juristas franceses del siglo XVI, aunque con
importantes matices para la experiencia britdnica. La linea estudiada desaparece,
sin embargo, en la época de los juristas “cldsicos”. En efecto, la consideracién
de la capellania como Altar no se encuentra en el estudio de Ildefonso Pérez de
Lara o de Francisco Mostazo: los dos mds destacados especialistas en esta materia
de la historia.

ACERCA DEL ARTICULO

Notas de conflicto de interés. El autor declara no tener ningin conflicto de
interés en relacién con la publicacién de este articulo.

Contribucidn en el trabajo. El autor asumié todos los roles establecidos en
Contributor Roles Taxonomy (CRediT).

existence, though there may be a written record in the will of the founder, in the archives of the
church in question, or (in England) in the royal licences to alienate land for the endowment that were
required by law under the Statute of Mortmain of 1279”. COLVIN, cit. (n. 91) 164.

% Para el caso de Italia, en cambio, la proliferacién se darfa en el siglo XV y XVI. Vid.

COLVIN, cit. (n. 91) 165-166.



204 REH]. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

BIBLIOGRAFIA

ApDLESHAW, George William Outram, Rectors, vicars and patrons in twelfth and early
thirteenth century canon law (London & York: St. Anthony’s press, 1956).

ALEJO MONTES, Javier, “Cdtedras y catedrdticos de la Universidad de Salamanca en
el dltimo cuarto del siglo XVI: 1575-1598”, en RODRIGUEZ-SAN PEDRO BEZARES,
Luis (Edit.), Universidades hispdanicas: colegios y conventos universitarios en la edad
moderna (1) misceldnea alfonso ix, 2009 (Salamanca: Ediciones Universidad de
Salamanca, 2009) 241-254.

ALONSO MORAN, Sabino, “La prebenda y las distribuciones en los cabildos”, Revista
Espariola de Derecho Candnico, 8, 23 (1953) 395-429.

ANSON, Peter, Churches their plan and furnishing (Milwaukee: the Bruce publishing
company, 1948).

AvRiL, Joseph, “En marge du clergé paroissial : les chapelains de chapellenies (fin
Xle-XIII siecles)”, en Actes des congres de la Société des historiens médiévistes de
Lenseignement supérieur public, 22 congres, Amiens. Clerc séculier au Moyen Age
(1991) 121-133.

BoONNER, Anthony, Doctor lluminatus: A Ramén Liull Reader (Princeton: Princeton
University Press, 1993).

CowviN, Howard, “The origin of chantries”, Journal of Medieval History, 26, 2 (2000)
163-173.

Davy, Marie-Madeleine, Iniciacion a la simbologia romdnica (1997; traduccién de
Magdalena Pascual, Madrid: Akal, 2007).

DE Dios, Salustiano, “La doctrina sobre el poder del principe en el doctor Diego
Espino de Cidceres”, Salamanca revista de estudios, 42 (1999) 59-79.

DE La FUENTE, Vicente, Historia eclesidstica de Espaia, 111 (Barcelona: imprenta de
Riera, 1855).

FErRrRABOSCHI, Mario, “Cappellania”, en Enciclopedia del Diritto, VI (Varese: Dott. A.
Giuffre editore, 1960) 257-260.

Fraiant, Enrico, “The Tribunal of the Roman Rota and its archives”, Mitteilungen Des
Instituts Fur Osterreichisch Geschichtsforschung, 121, 2 (2013) 379-399.

Hani, Jean E/ simbolismo del templo cristiano (1978; traduccién de Jordi Quingles,
Barcelona, José J. de Olafieta Editor, 1983).

HyVERr, Labbé Charles, le doyen pierre grégoire de Toulouse et [organisation de la faculté
de droit i université de pont-a-mousson [1582-1597] (Pont-a-Mousson: Imprimerie
Eugene Ory, Rue St -Laurent 66, 1874)

LANGE, Hermann y KriEcHBAUM, Maximiliane, Romisches Recht im Mittelalter. Band
II. Die Kommentatoren (Munich: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 2007).

Rawmis, Rafael, “Las referencias lulianas en el humanismo juridico francés: Andreas
Tiraquellus y Petrus Gregorius Tholosanus”, Anuario da facultade de Dereito da
Universidade da Corusia, 17(2013) 471-486.

RIGHETTI, Mario, Historia de la liturgia, 1 (Madrid: Biblioteca de autores cristianos,
1955).

SALONEN, Kirsi, Papal Justice in the Late Middle Ages: The Sacra Romana Rota (New
York: Routledge, 2016).

Saviany, Karl, Storia del diritto romano nel medio evo, 11, parte secunda (Firenze: per
Vincenzo Bateli e compagni, 1845).



LA CAPELLANIA DE MISAS ES UN ALTAR. HUMANISMO JURIDICO FRANCES. .. 205

ScHuLtg, A.J, “Altar”, en HERBERMANN, Chatles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia,
I (New York: Robert Appleton company, 1907) 346-359.

ScHwARZ, Brigide, “The Roman Curia (until about 1300)”, en HaRTMANN, Wilfried,
PENNINGTON, Kenneth (Ed.), The History of Courts and Procedure in Medieval
Canon Law (Washington D.C.: The Catholic University of America Press, 2016)
160-228.

VaN Dt WikL, Constant, History of canon law (Lovaina: Peeters publishers, 1991).

Van Hovg, A.,“ Sandeo”, en HERBERMANN, Charles G. (Ed.), The Catholic Encyclopedia,
XII (New York: the encyclopedia press, inc., 1913) 435.

VoN ScHuLTE, Friedrich, Die geschichte der quellen und literatur des canonischen rechts
von gratian bis auf die gegenwart, 111 (Stuttgart: verlag von ferdinand enke, 1880).

Woob-LeGH, K.L, Perpetual Chantries in Britain (Cambridge: Cambridge University
Press, 1965).

FUENTES

AYLIFFE, John, Parergon Juris Canonici Anglicani, Or, A Commentary by Way of Supple-
ment to the Canons and Constitutions of the Church of England (London: Printed
for the autor by D. Leach, 1726).

AzOR, Juan, Institutionum moralium, in qui/m: vniuerse quastiones ad conscientiam
recté, aut praué factorum pertinentes, breuiter tractantur Pars Secunda in qua de
tertio et cuarto decalogi (Mediolani: Apud haer. Pacifici pontii, et loan, Baptistam
Piccaleum Impressores Archiepiscopales, 1617).

BARBOSA, Augustin, Juris ecclesiastici universi pars altera: in qua de locis & rebus eccle-
stasticis simul abunde agitur, cum necessariis indicibus (Lyon: sumptibus Anisson
& Posuel, 1718).

CANTINI, Josepho, Institutions juris canonici ad clarissimorum virorum scripta diligenter
exactae et in hac altera editione notis auctae Tomus Primus (Pisis: apud Nicolaum
Capurro, 1816).

Collection Générale Des Décret Rendus Par Lassemblée Nationale, Faisant Suite A
La Collection Des Décrets Sanctionnés Ou Acceptés Par Le Roi (Paris : Chez
Baudouin, Imprimeur De Lassemblée Nationale, Rue Du Foin Saint-Jacques,
N°. 31, Julio De 1790).

Do. De Rota Decisiones Novae Antiquae et Antiquiores. exactissime et vetustissimis
manuscriptis exemplaribus emendatae & ex his complura inserta atque Omnia ex
ordine collocata. Accesserunt praeterea suo ordine in finem cuiuslibet decisionis Do.
Petri Rebuffi, Camilli Mellae, anto. Mariae Papazon., Guliel. Realis, et aliorum
doctorissimorum virorum, additiones (Coloniae Agrippinae: apud Ioannem Gym-
nicum, sub monocerote, 1581).

Decretales D. Gregorii Papae IX. suae integritati una cum glossis restitutae ad exemplar
romanum diligenter recognitae editio ultima (Lugduni: Sumptibus Ioannis Pille-
hotte, 1613).

Decretum Gratiani. Emendatum et notationibus illustratum una cum glossis, Gregorii
XIII Pont. Max. Iussu Editum: ad exemplar Romanun Diligenter recognitum Editio
Ultima (Lugduni: Sumptibus Ioannis Pillehotte, 1613).

DURAND DE MAILLANE, Pierre Toussaint, Dictionnare de Droit Canonique et de Practique
Beneficiale Tomo Premier (Lyon : Chez Joseph Duplain libraire, 1776).



206 REH]. XLVII (2025) Juan Esteban VILLARROEL LaviN

Duranpus, Gulielumi, Rationale Divinorum Officiorum libri I (Lugduni: Sump Antonii
Cellier patris & filii in vico mercatorio sub signo D. Antonii, 1672).

FeLINUS, Sandei, Commentariorum ad V libros Decretalium Pars Prima (Lugduni: 1587).

Feunus, Sandei, Commentariorum ad Quingue libros Decretalium Pars tertia (Venetiis:
1601).

Fruucr, Vicentii, Ad duos priores tomos quastionum moralium appendix posthuma de
statu clericorum, quinque tractatus mmplectms qui in prima editione maxime desi-
derabantur (Lugduni: svmptibvs lacobi cardon et petri cavellat, 1625).

GARCIA, Nicolao, Tractatus de Beneficiis amplissimus et doctissimus, 11 (Coloniae Allo-
brogum: apud Philippum Albertum, 1618).

GREGORIUS THOLOSANUS, Petrus, Syntagma iuris universi atque legum pene omnium
gentium, et rerum publicarum praecipuarum, in tres partes digestum, Pars II (Lugduni:
apud Joannem Pillehotte, Segunda edicién, 1587).

GuYOT, Joseph-Nicolas, Répertoire universel et raisonné de jurisprudence civile, criminelle,
canonique et bénéficiale, 111 (Paris: Visse, 1784).

LeongE, Alphonsus de, De officio capellani siue qualiter sacerdos ratione beneficii, seu
capellaniae, legati, aut salarii obligari possit ad missas pro alio celebrandas (Neapoli:
typis Francisci Sauij typographi Curiae archiepiscopalis, 1635).

Mostazo, Francisci, Tractatus de causis piis in genere, et in specie, I (Venetiis: Ex Typo-
graphia Balleoniana, 1735).

Nusst, Vincenzo, Conventiones de rebus ecclesiasticis inter S. Sedem et civilem potesta-
tem variis formis initae ex collectione romana (Moguntiae: Sumptibus Francisci
Kirchheim, 1870).

PEREZ DE LaRra, lldephonsi, De anniuersariis et capellaniis libri duo (Lugduni: sump-
tibus Petri Cheualier, 1672).

ReBUFFUS, Petrus, Concordata inter sanctisimo dominum nostrom Papam Leonem deci-
mum ¢ sedem apostolicam ac christianissimum dominum nostrum regem franciscum
huius nominis primu & regnum aedita Cum interpretationibus aegregij viri D. Petri
Rebuffi (Paris: Apud Galeotum pratensem ad prima columman regii palatii, 1545).

REBUFFUS, Petrus, De Decimis, en De Tractatus Novem (Lugduni: ad Salamandrae apud
Claudium Sennetonium, 1566).

REBUFFUS, Petrus, Praxis Beneficiorum (Lugduni: apud Clementem Baudin, 1570).

SELVAGIUS, Julio Laurentio, Institutionum canonicarum libri tres ad usum seminarii
Neap. Tomus II. Lib. II. IIT (Neapoli: excudebat Josephus de Dominicis, 1770).

SeiNo, Didaco, Speculum testamentorum sive thesaurus universae iuris pmdmtiae (Me-
tymnae a Campo: Excudebat Tacobus a Canto, 1593).

VALLENSIS, Andreae, Paratitla sive summaria et methodica explicatio decretalium D.
Gregorii papae IX (Coloniae Agrippina: apud Andream Bingium bibliopolam in
laureto, 1661).

VAN SPEN, Zegeri Bernardi, fus ecclesiasticum universum caeteraque scripta Omnia.
Editio Novissima, 111 (Venetiis: Apud Antonium Graziosi, 1769).

VON RIEGGER, Paul Joseph Ritter, Justitutiorum jurisprudentiae ecclesiasticae, 111 (Ve-
netiis: Sumpt Haeredis Nicolai Pezzana, 1786).



